

عبد الله العروي

# مُجمِل تارِيخِ المُهْرَب 1



المركز الشعبي العربي



# مُجْمَل تَارِيخِ الْمَغْرِبِ

- \* مجلمل تاريخ المغرب.
- \* تأليف: د. عبد الله العروي.
- \* الطبعة الخامسة 1996
- \* جميع الحقوق محفوظة.
- \* الناشر: المركز الثقافي العربي
- \* العنوان:

□ الدار البيضاء • 42 الشارع الملكي (الأحسان) • فاكس/ 305726 • هاتف/ 303999 • 307651/.

• 28 شارع 2 مارس • هاتف/ 271753 • 276898 • ص.ب/ 4006 • درب سيدنا.

العنوان:

□ بيروت/الهراء - شارع جان دارك - نهاية المقدسي - الطابق الثالث.

• 00961-1-343701 • فاكس/ 349701 • 352826 • ص.ب/ 113-5158 •

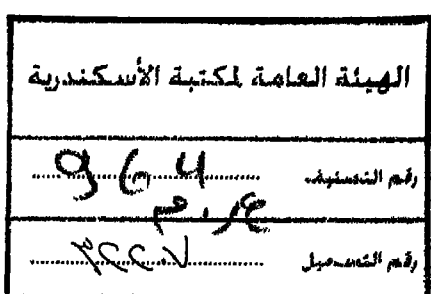
١٤١

١٤١

١٤١

عبدالله العروي

مجمل تاريخ المغرب





عبد الله العروي

المغرب في عهد التبعية  
إلى وسط القرن الثاني هـ  
وسط القرن الثامن م

## - اختزالات -

- ق.م: قبل الميلاد
- ب.م: بعد الميلاد
- م.ن: المرجع نفسه
- ص.ن: الصفحة نفسها
- و. : وفاته

من المعلوم أن كثيرةً من الأسماء اليونانية واللاتينية تنتهي بـ (يوس) مثلً  
أغسطينوس، تاسيتوس، قبريانوس. من عادة الإنجليز أن يثبتوا (يوس) في كل  
الأسماء، ومن عادة الفرنسيين أن يحذفوا. ونجد الاختلاف نفسه عند  
المترجمين العرب حسب النص المعتمد لديهم. قررنا هنا أن نحذف (يوس)  
تحفيفاً. فسنقول أغسطين وتيت - ليف وقبريان، الخ...

1. البحث عن الأوليات
2. من استعصار إلى آخر
3. غزو بعد آخر
4. المغرب يستعيد استقلاله



مقدمة النص العربي

---

ملاحظات حول تجديد التاريخ



## I

إن القارئ غير راضٍ عما يجده اليوم في السوق من الكتب حول تاريخ المغرب. إذا رجع إلى المؤلفات القديمة وجدها مليئة بالحروب والثورات والخرافات وأشعار المناسبات. إذا التفت إلى الرسائل الجامعية تاه في نظريات مبهمة عن المنهج أو في تحليلات دقيقة حول منطقة أو أسرة أو تنظيمية إجتماعية. وإذا التجأ إلى كتب الأجانب رأها تزخر بأحكام استعمارية تغدر عليه صفو يومه. فيسخط ويقول: أين مؤرخونا؟ لماذا لا يعيدون كتابة تاريخنا؟

أخاف أن أخيب أمل القارئ إن كان يظن أن الكتاب الذي بين يديه يصحح أخطاء المستشرقين ويتعالى عن سفاسف المؤرخين القدماء ويتجاوز التخصص المفرط الذي يسقط فيه الدارسون الجامعيون. لاني أبادر وأعلن أنني لم أكتبه لأستوفى كل هذه الشروط، دون أن أنعرض بانتظام إلى منهجهية الكتابة التاريخية، وهو موضوع يستحق أن يدرس في كتاب مستقل<sup>(1)</sup>، أريد أن أسجل بعض الخواطر في قضية تجديد التاريخ التي تشغله الأذهان في المشرق والمغرب.

أريد أن أثبت بحجج أتمنى أن تكون مقنعة لغيري كما تبدو مقنعة لي أن الكتابة التقليدية (كتابة الناصري وابن زيدان ومختر السوسي ومحمد داود) لا يمكن أن تتجاوز ما دامت حدودها قائمة، وتلك الحدود هي المفاهيم

(1) صدر لعبد الله العروي فيها بعد كتاب «مفهوم التاريخ» في جزأين، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء وبيروت، 1992 (الناشر).

المعتمدة فيها: الحقبة، الحديث، الوثيقة. ما دمنا ندرس المواقبي نفسها، ضمن السيرورة الزمنية نفسها، معتمدين على الوثيقة نفسها، كيف يتسمى لنا أن تؤلف المعلومات المكتسبة على نمط مخالف للنمط المعهود منذ قرون؟

قد نزيد فصولاً في الرواية، نملاً صفحات بيضاء، ندقق أيام وساعات الواقع، أسماء وكني الأماء والوزراء... هذا ما نسميه النقد والتحقيق، لكنه لا يغير شيئاً من نظرتنا إلى الماضي. إنما نبدل أسلوبنا بآخر، بياناً بآخر.

لدينا الآن تقليدان: تقليد قديم وآخر حديث. الأول عربي إسلامي (نمط الناصري) والثاني غربي (نمط ليفي - بروفنسال). في الظروف الثقافية التي نعيشها يبدو لنا التقليد الثاني صفة التكوين العلمي. لا شك أن بين الاثنين فرقاً هائلاً. لا بد من نشر وتشجيع الثاني حتى يكتب به أعلى الناس بالماضي وبالتراث. لا أريد بحال أن أضع المنهجين على مستوى واحد. أريد فقط أن أتبه إلى أن المنهج الثاني أصبح الآن، في العالم المتقدم، تقليدياً وأن العقلية التاريخية التي ينم عنها عادت عتيقة. لن يستطيع المنهج الحديث، كما تنشره الآن الجامعة العصرية، أن يجدد كتابة تاريخ المغرب. يتطلب التجديد ظروفاً ذهنية واجتماعية، جماعية وفردية، لا تتحقق إلا بشروط كثيرة وفي أمد طويل.

## II

التاريخ فن قبل أن يكون علمًا، ورواية قبل أن يكون مقالة تحليلية.

يظن أناس كثيرون، منهم مثقفون، أن التاريخ هو مجموع أحداث الماضي. هذا التعريف التقليدي واضح البطلان: لا يسرد التاريخ إلا ما تبقى من الماضي محفوظاً في الذاكرة. هذه ملاحظة بدائية في ظاهرها، لكن نتائجها بالغة الأهمية تعني أن التاريخ في كل حين هو ماضٍ إذ يحدثنا عن وقائع سالفة، لكنه في الوقت نفسه حاضر في ذهن من يروي تلك الوقائع أو يتأملها. الماضي الماضي مطلقاً يخرج عن نطاق التاريخ ليدخل حيز الطبيعة، وهذا صحيح حتى بالنسبة للمظاهر الكونية.

التاريخ في أساسه إستحضار، عندما نقرأ كتاب الناصري اننا، في الحقيقة والواقع، نستحضر إستحضار الناصري لوقائع الماضي. ليس ما بين أيدينا سوى إنعكاس لما رسب من ماضي المغرب في أذهان الناصري وأمثاله.

التاريخ كما نقرأه هو رواية عن أحداث ماضية. لكنه، عندما نكتبه ونتأمله، دراسة رموز، قائمة حالياً، ودالة عن تلك الأحداث. لا يهمنا هنا أن تكون الرموز بقايا مادية أو نقوشاً، أو شهادات شفوية... الخ.

تعنى منهجية التاريخ بمسائل مثل: ما هو الحدث؟ ما هي الوثيقة؟ ما هو النقد؟ ما هي الرواية؟ ما هو دور الماضي في فهم الحاضر ودور الحاضر في فهم الماضي؟... كلها مسائل تدرج تحت، تتفرع عن، ظاهرة

جوهرية، هي أن التاريخ ماضٍ - حاضر. والتفكير في صناعة المؤرخ هو تفكير في كيفية تعامله مع أحداث ماضية، حالة في شواهد دالة عليها<sup>(1)</sup>.

يتغير نوع الوثيقة (أي الرمز الشاهد) فيتغير مفهوم الحدث، وبالتالي يتغير النقد والتأليف، أي تغير ذهنية المؤرخ. يصبح يفهم من كلمة تاريخ غير ما كان يفهمه أسلافه في الحرفة.

نسمع كثيراً أن المنهاج التاريخي تقدم في الأحقب الأخيرة. ماذا يعني هذا التقدم الذي لا يجادل في وجوده أحد؟ يعني أولاً تعدد أنواع الوثائق إذ لم يعد المؤرخ يعتمد فقط على الوثيقة الرسمية المكتوبة. يعني ثانياً تحولاً في تعريف الحدث التاريخي: لم يعد ينصب إهتمام المؤرخ على وقائع معينة مثل تأسيس دولة أو هزيمة عسكرية أو بناء قصر أو وليمة زفاف... الخ. يعني ثالثاً توسيعاً في ممارسة القدر الذي لم يعد يتلخص في التحقيق اللغوي والزمني ...

وكان لهذا التطور في المفاهيم والمناهج أثران مهمان. لم يعد المؤرخ يهتم بالرواية بقدر ما أصبح يهتم بالتحليل، فابتعد عن زملائه الأدباء ليقترب من علماء الاجتماع. أما التاريخ كمنهج فإنه لم يبق تاريخ أشخاص وعائلات وإنما أصبح تاريخ بني وتنظيمات. فخرج عن حيز الانسانيات محاولاً الانتقام إلى الطبيعتيات<sup>(2)</sup>.

(1) لذا قال الوضعيون إن المؤرخ لا يتعامل مع أحداث الماضي، وإنما يتعامل مع الشواهد أي الوثائق المائلة أمامه. فنفوا أن يكون منهاجه يختلف في شيء عن منهاج العلم الطبيعي.

(2) لا يمكن أن نقر أن المحاولة كللت بالنجاح.

## III

التأليف<sup>(1)</sup> التاريخي المغربي منسخ على منوال التأليف العربي الإسلامي، وهذا بدوره مستوحى من نمط شرقي قديم. يأخذ هذا التأليف، في مجموعه، الواقعه بمعنى خاص، ويلجأ إلى شاهدة من نوع معين، مكتوبة أو غير مكتوبة. فيتعامل معها بعقلية نقدية محدودة، مستهدفاً رواية تشبه في كثير من ملامحها الأسطورة التربوية. بقي التاريخ العربي، وضمنه المغربي، وفياً لهذا الاتجاه رغم اختلاف انتمامات المؤرخين المذهبية والحزبية.

في القرن التاسع عشر إنكبّ الأوروبيون على هذا التأليف واتخذوه كمادة خام. حاولوا بعد مقابلته مع التأليف الأجنبي تحقيق بعض الواقع. لكنهم قبل كل شيء درسوه دراسة تحليلية للكشف عن الذهنية المغاربية. نسمى الأعمال التي نتجت عن هذا الاتجاه التأليف الاستعماري اعتباراً لمناهجه، لا لزمانه أو لميوله السياسية.

يمتاز التأليف الاستعماري بتوسيع مفهوم الوثيقة. شرع الباحثون الأوروبيون في الحفريات، وسجلوا روايات شفرية وجمعوا الوثائق المكتوبة الأجنبية، رسمية كانت أو أدبية. ثم وسعوا أيضاً مفهوم الواقعه بتجديده معنى الدولة، لم تعد تعني عندهم المدة الزمنية التي تستقل بالحكم أثناءها جماعة قليلة، بل عادت تعني مجموع المؤسسات التي تجسد السلطة العليا<sup>(2)</sup>. على

(1) بمعنى الجمع والتركيب. يقابل التحليل.

(2) انظر كتابنا مفهوم الدولة، المركز الثقافي العربي، بيروت - الدار البيضاء، 1981.

هذا الأساس أعطى للتاريخ إتجاه ومنطق وأقحم فيه التحقيق الثلاثي المتداول في التاريخ الأوروبي وأبدلت فكرة الدورة الخلدونية بفكرة التقدم. بهذه المبادئ كان المؤرخ الإستعماري يحكم على مادة التاريخ المغربي. كان يمارس نقداً هو في الحقيقة مجموع ملاحظات متربطة عن تلك المبادئ ومطبقة بكيفية آلية على المعلومات التقليدية. ويسبب هذا النقد الإفتراضي المنفصل تماماً عن ترابط الأحداث أجرى المؤرخون الإستعماريون أحکاماً سلبية على تاريخ المغرب. فقالوا إنه تاريخ ناقص، متعثر، دوراني. وقالوا إنه تاريخ غامض، تاريخ قبائل متاخمة.

كان التأليف الإستعماري جديداً في زمانه، لأنه استعباب مكتسبات القرن التاسع عشر الأوروبي، لكنه الآن بالنظر إلى الإتجاهات المعاصرة، أصبح تقليدياً. يمثل إذن في المغرب تقليداً ثانياً بجانب التقليد الأول، أي التأليف العربي الإسلامي.

### هل جدد التأليف الإستعماري الرواية التاريخية المغربية؟

لقد كان، رغم تفوقه النسبي على التأليف العربي، سجين مفاهيم محدودة حول الوثيقة والحدث والزمان التاريخي. لم يكن مفهومه للتاريخ مفهوماً مطلقاً كما ظن، بل كان أيضاً محدوداً بظروف القرن التاسع عشر الأوروبي، قرن تكوين الدولة القومية.

ربط التأليف الإستعماري مفهوم التاريخ بمفهوم التقدم، وهذا بدوره يتعدد المؤسسات الدالة على مصالح جماعية أو فتورية. وبما أن كل مؤسسة كانت بمثابة خزانة للأوقاف التي تكونت بقتضائها، كان إذن هناك ترابط بين نوع الوثيقة ونوع النقد المبني على مفهوم الدولة أي مفهوم التاريخ. لكن عندما طبق هذا المنهاج على تاريخ المغرب ظهر في الحال تناقض جوهري بين مفهوم التاريخ هذا وبين نوع الوثيقة المتوفرة، فاضطر الدارسون إلى أن يكتبوا تاريخاً شرطياً على نمط: لو حصلنا على الوثيقة كذا لاستنتجنا منها كذا... التأليف الإستعماري محدود بإطاره الأد洛جي. لم يع أن نقده للأحداث متفرع عن مفهوم مسبق لكلمة دولة ولتصور مسبق لعلاقات السلطة المركزية بالسلطات المحلية، القبلية أو الحرفية.

لذا لم يغير المؤرخ الإستعماري التحقيق التقليدي رغم تبنيه التقسيم الثلاثي . طرح الفترة الإسلامية بكمالها في إطار عهد تقهقر وغموض ، بين عهد السلطة الرومانية وعهد الدولة الإستعمارية الحديثة . رتب المعلومات حول الفترة الإسلامية ووضع برنامجاً للبحث مستنبطاً من تاريخ القرن التاسع عشر الأوروبي . طرح أسئلة في انتظار العثور على الوثائق اللازمة للإجابة عنها ولم يخطر على باله أن يغير الإشكالية كما فعل زملاؤه في أوروبا نفسها .

وبما أن التأليف الاستعماري كان مليئاً بالأحكام السلبية ، المبنية على مفاهيم مسبقة ، غير مرتبطة ارتباطاً عضوياً بواقع التاريخ المغربي ، نشأ تأليف مغربي ، أخذ مادته من التأليف العربي القديم وعارض التأليف الإستعماري في أحکامه ومراميه ، إلا أنه وافقه في منهاجه . هذا التأليف الوطني جديد بالنسبة لما سبق من تأليف عربي لكنه بالنسبة لمستوى البحث المعاصر ، تقليدي كالتأليف الإستعماري . يعتمد مثله الوثيقة المكتوبة ، سياسية أو أدبية ، رسمية أو شخصية . يولي إهتمامه للحدث السياسي فوق أي حدث آخر ويحاكمه من زاوية مفهوم الدولة . الفرق بينه وبين التاريخ الإستعماري هو أنه لا يشك في وجود الدولة المغربية بل يفترضها كواقع قائم منذ بداية الحقبة الإسلامية ، مستغلاً لهذا الغرض إزدواجية معنى الكلمة عند ابن خلدون . حيثما كان حكم المؤرخ الإستعماري سلبياً كان حكم المؤرخ المغربي إيجابياً . يقول الأول : لم يُؤسس المغاربة دولة بالمعنى الحقيقي (الروماني والأوروبي العصري) بسبب ضعف في البنية الإجتماعية ونقص في الفكر . فيجيب الثاني : نجحنا في تكوين دولة قوية كان المفروض أن تستمر في التقدم لو لا الحملات الصليبية الاستعمارية المتواتلة . يختلف الإثنان في الحكم والتقييم ويتفقان في رسم هدف التاريخ . يقول الإثنان : لتعتزم بدروس الماضي .

من التأليف التاريخي في المغرب بثلاث مراحل . في كل مرحلة يتعامل الدارسون مع نوع خاص من الوثائق ، يهتمون بنوع من الأحداث ، يتقدونها بعقلية خصوصية ، ثم يروون الواقع في قالب موروث بهدف اعتباري تربوي . هذه عناصر مترابطة ، إذا تغير أحدها تغيرت كلها . ولا تتجدد صناعة المؤرخ إلا بتغييرها .

## IV

ترتفع في كل عقد تقريباً الدعوة إلى تجديد دراسة التاريخ. لقد ظهرت في فرنسا مدرسة العوليات، وفي إنجلترا التاريخ الاقتصادي الجديد وفي أمريكا الأرخيولوجيا الجديدة. يريد مؤرخ أن يجدد منهاج البحث باستعمال الحواسيب وأنحر بالتحليل النفسي وثالث باللسنيات وعلم الأساطير... الخ.

يبدو أولاً أن التجديد يرجع إلى الأسئلة المطروحة، إلى نقاط الإهتمام، إلى تأويل المعلومات. لكن عند التدقيق يتضح أن ما يتغير هو مفهوم الوحدة الزمانية، أي الحقبة التاريخية. يعني كل تجديد في النهاية إعادة النظر في تحقیب التاريخ. إن مؤرخ الدبلوماسية يعمل بوحدة زمانية قصيرة، تقدر باليوم وربما بالساعة، أما مؤرخ المؤسسات فإنه لا يقنع إلا بالقرن وما فوق، ومؤرخ التقنيات بعشرات القرون. من هنا جاء استخفاف هذين الآخرين ببحوث الأول: ماذا تفيد تدقيقات الدراسات الدبلوماسية لمن يريد أن يدرك أسباب ونتائج إخراج المحراث الحديدي أو الطاحون المائي؟

إن تحديد منهاج التاريخ ناتج عن تقدم العلوم الأخرى: الإجتماعية مثل الإقتصاديات والإجتماعيات والنفسيات، والدقيقة مثل الفيزياء النووية والبيولوجيا والالكترونيات، والفلسفية مثل الاستمولوجيا وال النقد الثقافي. تتميز مدارس المؤرخين بعضها عن بعض بتأثير كل واحدة منها بمنهجية علم معين من العلوم المذكورة. إذا ظهرت مدرسة العوليات في فرنسا مثلاً فالسبب الأرجح هو أن تعليم الجغرافيا ملتصق هنالك بتعليم التاريخ وأن الجغرافيا بالذات كانت قد تقدمت تقدماً ملحوظاً. كذلك تجددت الأرخيولوجيا في

أمريكا لأن فيزياء الأرض خطت هناك خطوات مهمة، وتتجدد التاريخ الاقتصادي في إنجلترا لأن هذا البلد هو معقل النظريات الاقتصادية منذ قرنين.

يتحول مركز التاريخ من مستوى إلى آخر: من الأفراد إلى المؤسسات، من الحرب إلى الثقافة، من السياسية إلى التقنيات، الخ. فتتغير النظرة إلى السيرورة، وتطول الحقبة المتميزة. عندها تتحول المفاهيم التي تحدد ذهنية المؤرخ.

الحدث التاريخي في التقليدين المذكورين آنفًا معطى مأخذٍ عن الرواية. ما يستحق الذكر والاعتبار، وبالتالي الفحص والتدقيق، هو وقعة وادي المخازن مثلاً، نكبة المعتمد بن عباد، موت مولاي الحسن... لأن هذه الأحداث هي التي ذكرت في الرسائل السلطانية وفي قصائد الشعراء. يحال المؤرخ التقليدي أن الحدث واقع ملموس. أما المؤرخ المعاصر فإنه يعترف أن الحدث مركب نظري قام هو بتأليفه تبعاً لاهتمامه، التي هي هموم عصره، وتساؤلاته ومنهاجه. الحدث عنده هو مثلاً بزوغ البورجوازية التجارية، تكوين الضيافة المستقلة، توسيع الرأسمالية، إنخفاض عدد السكان... هذه مفاهيم نقلت من ميادينها الأصلية - الاقتصاد، الاجتماع، التسكان - وعلى صوتها فهمت المعلومات المنقولة لنا عن فترة زمانية معينة.

هذا الحدث، النظري المركب بعد التحليل الطويل الشاق، لا يوجد كمعطى في الوثيقة التقليدية. تصبح هذه مادة خام يستخرج منها الدارس وثيقة أكثر تجريدًا تقوده نحو الجواب عن السؤال المطروح. لا يعتمد اليوم الأرхيولوجي على الآثريات بقدر ما يعتمد على الأرقام التي يصل إليها بعد تطبيق قواعد الإحصاء عليها. الوصف اليوم خطوة تؤدي إلى التصنيف الذي هو أساس الإحصاء. كذلك عندما يعطي الباحث قطعة أثرية لتحليلها إلى عناصر كيماوية، فإن الوثيقة عنده في النهاية هي نتيجة التحليل وليس القطعة الأثرية الأولى.

من الواضح أن هذا التعامل مع الوثيقة يدل على ذهنية تختلف إختلافاً جوهرياً عن ذهنية مؤرخ القرن التاسع عشر، وأحري مؤرخ العصور السابقة. لم يعد يكتفي باستيعاب مضمون الوثيقة. ليس النقد عنده هو الفهم والتحقيق، المقارنة والترتيب. النقد عنده داخل في استمولوجيا عامة، تعنى بجدل الناظر والمنظور، في أي علم وعلى أي مستوى. لا يكتفي المؤرخ

المعاصر بالقول: هذه وثيقة مزورة، بل يقول: للتزوير دلالة وللوثيقة المزورة قيمة مثل، وإن كانت غير، قيمة الوثيقة الصحيحة، النقد لديه نقد وانتقاد.

يتجزأ عن هذه الممارسة تأليف متميز: لا يكتب المؤرخ المعاصر بأسلوب وصفي مباشر، تتخذه تعليقات سريعة كما كان يفعل المؤرخ الوضعي، بل يكتب من البداية إلى النهاية بأسلوب نظري تحليلي. لا يقص علينا أحداث الماضي بقدر ما يسرد مراحل تعامله مع المادة التاريخية، أي مع مجموع الشواهد المائلة أمامه. حلول الماضي في الحاضر وتكييف الحاضر للماضي حقيقة يؤكدها بدون انقطاع المؤرخ المعاصر. أما مهمة رواية الماضي كماضٍ فإنها أليست على عاتق القارئ نفسه، يقوم بها حسب هواه.

لتأخذ ملخصاً لتاريخ بلد ما ألف أثناء العشرين سنة الأخيرة ولنقارنه بملخص مماثل ألف قبل ذلك التاريخ. سنلاحظ من الصفحة الأولى اختلافاً في الأسلوب. كلما قرأنا في الكتاب الثاني حكماً على حالة البلد قرأنا في الأول حكماً على الوثائق المتعلقة بتلك الحالة. نجد في أحد الكتابين قصة حول الماضي وفي الآخر عرضاً بيogeography وتوجيهها إلى حسن إستعمال الوثائق. الفرق بين الإثنين كالفرق بين رواية بلزاك ورواية فولكتير:

إن موضوع التاريخ المعاصر هو تعامل المؤرخ مع الوثيقة أكثر مما هو وصف مباشر لأحداث سالفة. هل قضى هذا النوع من التأليف على التأليف التقليدي؟ لا بالتأكيد. نلاحظ في كل بلد إزدهار حرف القصص التاريخي، ورواج الكتب التي تروي الأحداث كما وقعت. تتكاثر اليوم السير والمناقب والمذكرات، الحقيقة والتخيلة، بل أصبحنا نقرأ معاينات وتحقيقاً صحافية، مثل: صحفي يحضر معركة سلامين أو فتح القسطنطينية. إن المؤرخ المحترف نفسه يسام من الدراسات التحليلية، من الكتب حول الوثائق، فيتوق إلى الانغماس في الماضي كما لو كان أحد مشاهديه. فيكتب على النمط القديم الذي إنحدر من القصة التربوية والأسطورة محظوظاً بكثير من ملامحها الفنية.

يصبح لنا أن نقول إن التأليف التاريخي المعاصر نوع جديد، مبني على مفاهيم جديدة. ظهر وتطور بجانب النوع القديم دون أن يقضي عليه أو ينحل في.

V

يدعو كثيرون إلى تجديد تاريخ المغرب. ماذا يعني بذلك؟  
الجد في التقييب على الوثائق؟ إعادة تأويل الواقع؟

لا شك أن هذين العملين ضروريان. مهمة الدارس الأولى هي البحث عن الوثائق. ما دام هناك تاريخ ومؤرخون فالبحث عن الوثائق نشاط متواصل. أما فهم الواقع فهاماً جديداً فهذا أيضاً من نتائج التطور. يدرك كل جيل أحداث الماضي على ضوء المعطيات الحادثة التي يعيش فيها. إن إعادة التأويل عملية تلقائية، تتطلب فقط قدرأً من النباهة ومن الوعي بالملابسات الخارجية.

هل ينحصر التجديد في هذين العملين؟ على ضوء ما قلنا في الصفحات السابقة عاد من الواضح أن الجواب هو لا. العثور على أكوام من وثائق مماثلة لما نعرف من أخبار وتقايد ورسائل مخزنية وأجوبة فقهية وعقود عدلية، الخ، لا يعني بالتأكيد تجديداً لمعنى الوثيقة كما أوضحتنا. وتطبيق نظرية عامة، مثل الماركسية أو الفرويدية أو البنية... على الرواية التقليدية لا يعني تأويلاً جديداً حقاً.

لنفرض أن التقييب عن الوثائق العادلة نظم تنظيماً منهجاً داخل المؤسسات الجامعية - كما ندعو إليه بالحاج، وأن تطبق قواعد التأويل الموضوعي أصلأً عادياً لدى الباحثين المغاربة، ماذا ستكون التسليمة؟ ظهور مدرسة تتسم بسمات تاريخ القرن التاسع عشر الذي يمثل تقدماً لا شك

فيه بالنسبة للتأليف التقليدي القديم، لكنه يبقى دون متطلبات المناهج المعاصرة.

لو تحقق الهدفان المذكوران - التنقيب الوثائقي والتأويل الموضوعي - على أحسن حال، لاستمرت مع ذلك المدرسة التقليدية في الانتاج والتأليف ولبقيت قائمة ضرورة التجديد الحقيقي. إن الدعوة التي نسمع صداتها اليوم في المغرب محدودة بظروف البلاد التاريخية والاجتماعية. هدفها محدود ووسائلها محدودة أيضاً.

وماذا عن التجديد بالمعنى الآخر، المتداول في أوساط الباحثين الغربيين؟ هذا مشروع أكثر طموحاً يستلزم ظروفاً لا توجد الآن. قد تتحقق في المستقبل إذا أقدمنا من الآن على خطوات لازمة في الميدان التعليمي.

من مستلزمات التجديد أولاً خلق ذهنية معاصرة عند المؤرخين المغاربة وذلك بتوسيع وتعيم الدراسات المنهجية والابستمولوجية. إن مادة تاريخ التاريخ، أي مراحل تطور صناعة المؤرخ، مهملة في الجامعات المغربية. قد يطلع البعض على مؤلفات تاريخية معاصرة ويتأثر بها، لكنه يستعملها أحياناً كسلاح أدلوجي يستشهد به في المساجلات الفكرية وأحياناً أخرى يقلدها تقليداً أعمى بدون اعتبار لاختلاف الظروف والوسائل. المطلوب هو أن تدرس من زاوية نظرية ونقدية في إطار سيرورة الوعي والتأليف التاريخيين.

ومنها ثانياً تأسيس مدرسة وطنية للحفيريات تقوم بأعمال منظمة ومبرمجة تهم كل الفترات، لا الفترة الرومانية وحدها كما فعلت المدرسة الاستعمارية. إن تقنيات الحفيريات أصبحت اليوم ميداناً خصباً لتعاون فيه العلوم الطبيعية والحقيقة والانسانية. كل بلد يهمل هذا الحقيل يحكم على نفسه بالبقاء خارج حلبة التاريخ المعاصر. والحفريات لم تعد تقنية تهم الفترة قبل - التاريخية، حيث لا يتتوفر الدارس على وثائق مكتوبة، بل هي اليوم وسيلة لمعرفة كل الفترات حتى القرية جداً منا. نرى المؤرخين الانجليز يتكلمون عن أرخيولوجيا صناعية يعنون بها التنقيب عن المعامل والأوراش التي شيدت في بداية الثورة الصناعية ثم هجرت تاركة أثاراً فوق الأرض وتحتها يستخلصون منها معرفة تنظيم العمل وأحوال العاملين فيها. إن قسماً كبيراً من تاريخ

المغرب الإسلامي لا يمكن أن يعرف إلا باستعمال تقنيات الحفريات.

ومنها ثالثاً إقرار دراسة اللهجات، حسب توزيعها الجغرافي وتطورها الزمني. من المعلوم أن اللسنيات والسيميان تقدمت في العقود الأخيرة تقدماً باهراً إلى حد أنها تعتبر مع الاقتصاديات إحدى العلوم الإنسانية التي كادت أن تلتحق بدقة منهاجها ووثيق نتائجها بالعلوم الطبيعية. لا يمكن الاستفادة من الرواية الشفوية - وقسم كبير من الوثائق المكتوبة عندنا داخلة في نطاقها - دون استيعاب منطق اللسنيات المعاصرة.

ومنها رابعاً تعميق مستوى التعرف على الالكترونيات. لا بد من إدخال هذه المادة في السنوات الأخيرة من الثاني أو السنة الأولى من الجامعي. بدونها لا يمكن حتى إدراك المناهج المستعملة في الدراسات الأجنبية وبالتالي الاستفادة منها.

ذكرنا هنا أهم النقاط في برنامج نتوخى من تحقيقه تهيئة المؤرخ المغربي للقيام بمهامه في أحسن الظروف. من الواضح أن ما نرمي إليه هو أن يأخذ الدارس تقنيات البحث كتقنيات، كمجموعة من الأعمال المنتظمة ليقوم بها خطوة خطوة، ويكتف عن اعتبارها مطلقات يركن إليها في مساجلاته الفكرية، لأن هذا الموقف المتختلف والعقيم أكبر خطر على مستقبل الفكر القومي.

سيتھي حتماً التكوين المقترن بخلق نظرة جديدة إلى سيرورة ومادة التاريخ، وبالتالي إلى الحقبة كوحدة زمانية متميزة. سيدفع الدارس المكون على النمط المذكور دفعاً إلى إعادة النظر في تحقيب الماضي المغربي. ماذا يعني بالنسبة إليه التمييز بين المغرب المريني والمغرب السعدي والشواهد على الفترتين متشابهة والتنظيمات فيهما متماثلة؟

إزدهر الاقتصاد الرأسمالي أثناء القرنين السادس والسابع عشر، وتكاثرت معه وثائق من نوع خاص.. طرح الباحثون بواسطتها أسئلة معينة وتمكنوا من الإجابة عنها. هل يحق للباحث المغربي أن يطرح الأسئلة نفسها على مغرب القرنين المذكورين إيماناً منه أنه سيغش يوماً على ما يحتاج إليه من وثائق ملائمة؟ سيرعف الباحث المكون على النمط المعاصر أن هناك علاقة

موضوعية بين الوثيقة المتوفرة والاشكالية المقتربة والتنظيمية المدرسة. لا ينقل سؤال المؤرخ آلياً من فترة إلى أخرى أو من مجتمع إلى آخر. لا بد من تخصيص السؤال وفي هذا التخصيص تكمن حقيقة صناعة المؤرخ.

ليست الحقبة التاريخية فترة زمانية فارغة وإنما هي وحدة نظرية مستتبطة بعد دراسة الشواهد بواسطة جميع التقنيات المستحدثة. الحقبة تنظيمية نفترض فيها قانوناً ذاتياً نحوه الكشف عنه.

يعني تجديد تاريخ المغرب، بالمعنى الأوسع، تغيير ذهنية المؤرخ، اعتماداً على استغلال تقنيات البحث المعاصر بهدف إعادة تحقيب ماضي المغرب.

## VI

إن تجديد دراسة تاريخ المغرب مشروع في الحقيقة موازٍ لتحديث المجتمع. بقدر ما تصبح الهياكل الاجتماعية المغربية حديثة بقدر ما تتوافر وسائل العلم والتكنولوجيا، ويرتفع مستوى البحث ويتهاوأ الذهن لالبداع والتطبيق.

من الواضح أننا لم نترن من وراء وضع كتابنا هذا تجديداً في هذا المستوى من الطموح. كان هدفنا متواضعاً. أردنا فقط أن نقترح تأويلات غير التي راجت إلى حد الساعة، متأثرين بمنهجية التاريخ الجديد التي ذكرنا سماتها الجوهرية في الصفحات السابقة. لن نبرهن هنا على الفائدة التي نجنيها، كمؤرخين مغاربة، من تبني المنهجية الجديدة، لأنها نقطة داخلة في إطار عام، إطار تحديث العقل العربي، الذي كتبنا فيه، وكتب فيه غيرنا، بيسهاب. إنما نلفت النظر إلى أن التفسيرات التقليدية، بنوعها البعيد والقريب، تقضي على كل تطلع فكري. لهذا السبب بالذات تفنن دعاة الاستعمار في تقديمها لنا في شتى الأشكال والصور.

إن التاريخ التقليدي بناء عتيق تهافت منه جوانب كثيرة، بعضها بسبب تناقضات ذاتية وبعضها الآخر من جراء نقد خارجي. فوجب كنس الانقاض قبل الشروع في تشيد بناء يخلفه. هذا العمل التطهيري هو ما رمت القيام به.

سيكون التأليف التاريخي الجديد عملاً جماعياً، يتعاون فيه باحثون من

جميع التخصصات يراقب بعضهم البعض، لكي لا نسقط في أحد الخطرين  
المحددين بالتاريخ الجديد: الخيال المفرط أو النسبية المطلقة.

كتب كثيرون بأسلوب «يجب أن...» ظانين أن النقد مجرد سيقضي  
على أسلوب «كان ما كان...» الحقيقة أن الأسلوبين معاً متباوزان. لا يجوز  
لنا أن نتكلّم عن تأليف جديد حقاً إلا بعد أن ينجز منه قسم كبير.

\* \* \*

## مقدمة النص الأصلي

### لماذا كتبت هذا الكتاب ؟

إن المؤرخين الأجانب الذين كتبوا حول تاريخ المغرب، في عهد الاستعمار، يرددون نغمة سوء حظ المغرب. يقولون إنه كان من سوء حظه أنه لم يدرك أن الغزو الروماني ذو طابع حضاري وأنه اعتنق الإسلام وأنه سقط ضحية لهجنة بني هلال وأنه كان قاعدة القرصنة العثمانية، الخ...

بيد أن سوء حظ المغرب الحقيقي هو أن تاريخه كتبه لمدة طويلة هواة بلا تأهيل: جغرافيون أصحاب أفكار براقة، وموظفوون يدعون العلم، وعسكريون يتظاهرون بالثقافة، ومؤرخو الفن يتتجاوزون إختصاصهم، ويكيفية أعم مؤرخون بلا تكوين لغوي أو لغويون وأرخيوLOGIOn بلا تأهيل تاريخي. يحيل بعضهم على الآخر، يعتمد هؤلاء على أولئك، وتحبك خيوط مؤامرة لفرض الافتراضات البعيدة كحقائق مقررة.

هذا جيروم كاركوبينو يكتب تاريخ المغرب الأقصى القديم ويملاه بالتخيلات المفرطة. كيف يبررها؟ بالإحالة على حدس وعقبالية أرنست غوته. فيسقط في أخطاء فادحة؛ يقول إن المسعودي عاش في القرن الرابع عشر (م) عوض القرن العاشر (ص 138) ويشتبه أن الخوارج ثاروا سنة 657 أي قبل اتمام الفتح الإسلامي (ص 299). كاركوبينو متخصص في النقوش الرومانية وغوتية استاذ جغرافيا. يسخر كريستيان كورتوا في كتابه الوندال وأفريقيا من حديسيات غوته، لكنه يلجم إلى اللعبة الدبلوماسية نفسها. لإثبات رأيه يحيل على كتابات جورج مارسيه دون أن يتساءل عن صحتها. والأمثلة في هذا الشأن تكاد لا تحصى. يبني كتاب عهد الاستعمار أحکاماً مستبعدة

ولا يهم القارئ أنها مدعمة بحجج، يحيلون في الهوامش على أعمال زملاء لهم لا يقلون عنهم جرأة على الواقع والحقيقة. يحيل مؤرخ القديم على مؤرخ الوسيط ودارس الحديث على باحث ما قبل التاريخ. وهكذا دواليك.

هل يجد القارئ ما يشفي به الغليل في مؤلفات المغاربة؟

لا.

ينقسم المؤلفون إلى ثلاثة أقسام: إلى مجردين يرددون أقوال الأجيال السالفة، إلى زعماء سياسيين يكتبون بما توحى إليهم عقيدتهم، وإلى معلمين يستهدفون تكوين الناشئة. ولماذا لا يركن هؤلاء إلى قناعتهم ما دام خصومهم لا يفوقونهم في شيء؟<sup>(1)</sup>.

هذه ضلالات سترافقنا لا محالة مدة طويلة، إذ لا يكفي النقد المجرد لإبدالها بتاريخ إيجابي موضوعي. هذا ما لم يتبعه إليه محمد الساحلي صاحب انعتاق التاريخ (1965)<sup>(2)</sup>. ييلو أنه اعتقد أننا سنحرر تاريخ المغرب من الأفكار الاستعمارية بمجرد ما نكشف عن الخلفيات الاستعمارية لمؤلفين مثل غوتيه وستيفان غزيل وهنري تيراس. الكشف عن الخلفيات السياسية خطوة ضرورية، لا شك، لكنها ليست كافية. إنني أسلك الطريق نفسها التي أراد الساحلي أن يسلكها، لكنني أنه القارئ من البداية على أن النقد لا يعني إنجاز ذلك العمل الإيجابي الذي نطمع إليه جمياً، فهو تمهيد له فقط.

أقدم قراءة لتاريخ المغرب مبرراً مشروعياً بكون المؤرخين الأجانب لم يقدموا أيضاً سوى قراءة. في كل الأحوال لن تكون قراءاتي أكثر ذاتية من قراءاتهم.

إذن ما هي الدوافع لتأليف هذا الكتاب؟

الأول والأقرب هو أنني اقتنعت بعد تجربة كأستاذ في إحدى الجامعات الأمريكية أن مؤلفات عهد الاستعمار حول المغرب، التي نهملها ونحتقرها،

(1) نلاحظ أن الكتاب المغاربة يعظمون مؤلفي عهد الاستعمار أكثر من اللازم. يفتقد علال الفاسي في الحركات الاستقلالية في المغرب العربي، آراء غوتيه لكنه ينعته بالعلامة (ص ۱۰).

(2) انظر مراجعتنا لهذا الكتاب في هسبريس (بالفرنسية) 1965 ص 239-242.

لا تزال تؤثر في أذهان الأجانب. إن الباحث الأمريكي يتسرع في جمع المعلومات حول ماضي المنطقة دون أن يكون مؤهلاً لنقدها والتمييز بين أنواعها. يتهافت على الفرضيات التي يتحفظ حتى أصحابها عند تقديمها فيأخذها كحقائق نهائية. يجهل العربية والبربرية ويهدف إلى فهم الحالة القائمة فلابد لهم من التاريخ إلا ما هو لازم أكاديمياً وما يسهل إدراك المشكلات الاجتماعية والسياسية. فيستهويه ما كتبه الفرنسيون ويعطيه قيمة أعلى من قيمته الحقيقة. والباحث الأمريكي ليس إلا مثلاً على كل الدارسين الأجانب.

فكرة، والحالة هذه، أنه من المفيد أن أقدم نظرة مغربية على تاريخ المغرب، حتى ولو لم آت بأي كشف جديد، مقتضاً على تقديم تأويلات جديدة للأحداث والواقع.

هناك بالطبع أسباب أخرى.

إن شباب المغرب مبهور اليوم بالحاضر، بالاقتصاد والمجتمع والسياسة، فيظن أن الانغماس في دراسة الماضي إهدار للوقت ويتخلّى عن هذه المسؤولية للأجانب دون أن يتساءل هل الصورة التي يرسمها أولئك الأجانب عن ماضي المغاربة تؤثر أم لا في النهاية في قوبّة الحاضر. نلاحظ بالفعل أن تاريخ المغرب، وبخاصة فترة ما قبل القرن التاسع عشر، لا يزال ميداناً يتجمع فيه الفكر الاستعماري. لقد إستعبّ الاقتصاديون والاجتماعيون ومخططو المدن والجغرافيون، وحتى الأدباء والفنانونحدث الهائل الذي ميز أواسط القرن العشرين، أي انهيار الامبراطوريات الاستعمارية، ولم يستثن من القاعدة سوى مؤرخي المغرب، وبخاصة مؤرخي القديم والوسيط. يكفي للتأكد من صحة الملاحظة أن يحضر المرء إحدى المؤتمرات التي تنظم من حين إلى حين في بلاد الحوض المتوسط<sup>(1)</sup>. يتحمّل الوزر المغاربة قبل الأجانب لأنهم أهملوا دراسة ماضيهم، بسبب كسلهم الفكري.

بيد أن التجربة السياسية نفسها لا تفكّ تلي علينا اليوم، بعد أن خفت الحماس الثوري الذي واكب الاستقلال، إن البنى الموروثة تؤثر فينا وإن

(1) انتلت تاريخ افريقيا السوداء من المحرمات والخلفيات السياسية لأنّه أعمل طوال عهد الاستعمار. انطبق مع انهيار النظام الاستعماري فتأثير من البداية بروج العهد الجديد.

الأجيال الماضية حاضرة بيننا. كل يوم يزداد شعورنا بضرورة استنطاق الماضي عن الظاهريتين اللتين تظللان حياتنا السياسية والفكريّة: التخلف التاريخي، واستدراكه الوعي، أي التغيير.

سأنقد فيما يلي مؤرخين عديدين بحثة وصرامة، فمن واجبي أن أذكر من البداية الأسئلة التي سأطّرها باستمرار وبدون عياء على التاريخ المغربي: ما هو عمق، ما هي أشكال، ما هي بنية، الظاهرة الاجتماعية التي ستأخذ في وقت ما صورة تخلف يجب استدراكه؟<sup>(1)</sup>.

كتابنا هذا درس جامعي يخضع لضرورات التقين، ومراجعة نقدية للمؤلفات حول تاريخ المغرب وهو أيضاً قراءة للماضي المغربي. لذا، سينقصه أحياناً وحدة الأسلوب، وفي بعض مواضعه تتغير اللهجة، لكن في كل صفحاته سيبقى مطروحاً سؤال واحد. لم أستطع أن أتحرر تماماً من سرد الأحداث والواقع، غير أن الهدف الأول لم يكن السرد بقدر ما كان إظهار العلاقة التي تربط اليوم المواطن المغربي المهتم بالمستقبل بمجموع ماضي المغرب. هذه تتمة في نطاق خاص للدراسة التي بدأناها في كتاب الأيديولوجيا العربية المعاصرة، 1970، حول الاستمرارية والقطيعة في التاريخ.

كيف أبرر بتواضع مشروعًا طموحًا جدًا؟ أبسط سهل هو أن أطالب لنفسي بالحرية عينها التي تتمتع بها من لم يكن يعطف على المغرب من الأجانب، ورغم هذا كتب في شؤونه بأسهاب ودون تردد. لو كان عندنا معهد يجتمع فيه باحثون من شتى التخصصات، يعرفون المحيط الطبيعي والوثائق المحلية معرفة دقيقة، ويتحلون بالذهنية النقدية الصارمة وبالحماس الذي يميز دعاء التاريخ الشامل - أعني أمثال الأستاذ فرنان بروديل في فرنسا -، لكان من مسؤولية ذلك المعهد أن يقدم للمغاربة مؤلفاً شاملًا يلخص نتائج ما أنجز من بحوث وكشوف، و الحكم مقدماً بالعمق على كل عمل فردي. لكن المعهد المذكور غير موجود. يحق إذاً لأي باحث، إذا ما وعى أخطار العمل الذي يقدم عليه، أن يستنطق الماضي ليستجلّي بعض ما يخبئه لنا المستقبل.

(1) تعرّضت لمفهومي التخلف والاستدراك في العرب والفكر التاريخي 1980.

لا بد لنا أن نعطي هنا رأينا في كتاب شارل - أندريه جولييان تاريخ شمال إفريقيا الذي صدر سنة 1931 والذي أعيد طبعه في جزأين سنة 1951 طبعة منقحة بإشراف كورتوا وروجي لوتورنو، إذ لا يوجد كتاب آخر بلغة أوروبية يعطي نظرة عامة وشاملة عن ماضي المنطقة.

نعرف أولاً بدوره التاريخي إذ لا يزال، إلى يومنا هذا، المرجع المعتمد لدى المغاربة وغير المغاربة. إلا أن هذا الدور هو بالذات ما يجعل الحكم عليه صعباً. كيف التمييز فعلاً بين الطبعتين الأولى والثانية مع اختلاف الظروف المحيطة بكل واحدة منها؟ أبدى المؤلف شجاعة نادرة عندما أصدر مؤلفه في جو احتفالات الإدارة الفرنسية بمرور قرن على غزو الجزائر ونصف قرن على احتلال تونس. لا يستطيع اليوم أي مغربي، شاباً كان أو كهلاً، أن ينوه بالكتاب التنشيئي الثالث بشجاعة جولييان المناضل السياسي والمورخ. يكفي أن نلقي نظرة على الكتاب الذي أصدرته الإدارة في السنة نفسها (تاريخ الجزائر ومؤرخوها) ليتضح لنا ما تتحلى به معالجة جولييان من جدة وموضوعية.

إن المؤلف يقف على أرضية إصلاحية، هذا صحيح، ويناقش منظري الاستعمار انطلاقاً من مسلماتهم. يحاور غزيل وغوثيه وأوجين أليبرتيبي محاولاً إقناعهم أن نتائج بحوثهم هي التي تتحتم إعادة النظر في تصور مستقبل شمال إفريقيا وتغيير السلوك السياسي فيها. لكن هل نجح زعماء الوطنية المغربية في الثلاثينيات نهجاً غير هذا؟ كيما كان حكمنا على جولييان 1931 فإنه ينطبق بالضرورة على الحبيب بورقيبة وفرحات عباس والشبان الذين قدموا مشروع 1934 الإصلاحي في المغرب الأقصى. وفي قولنا هذا تحية، وأي تحية، لرجل إفرنجي.

بعد هذا الإقرار بالجميل نسجل أن التاريخ يتلاعب أحياناً بالمؤرخين. إن جولييان المناضل تطور مع الأحداث فيما أن جولييان المؤرخ تثبت بأحكام كانت مقبولة قبل 1939 وأصبحت بعد عشرين سنة غير مطابقة لوجودان المغاربة. فهم ذلك كورتوا ولوتورنو| فصححا المعلومات ولم يمسا الأحكام، لذا نجد أنفسنا إزاء كتابين يحملان عنواناً واحداً. إننا نرفض بصراة الفكرة

السياسية التي تكمن وراء طبعة 1951 ونحتفظ بكلام إعجابنا لجوليان الإنسان المتحرر، المناضل ضد الاستعمار، والذي كان صديقاً وأستاداً لكثير منا. إذا تحقق وعده بإصدار جزء ثالث، تحت مسؤوليته وحده، يُؤرخ للفترة الفاصلة بين 1830 والحاضر، فحيثُد ستحكم حكماً نهائياً على عمله كُورُخ.

### المغرب كمفهوم:

يفتح المؤلفون عادة كتبهم التاريخية بالكلام على الأرض والسكان والمجتمع، كأنهم شاهدوا بدأة التاريخ في البقعة التي يكتبون عنها. هذا بالطبع وهم خالص. لا نستطيع أن نمسك مباشرة بالأولياء. يستحيل علينا أن نضع أنفسنا محل المغاربة وهم على وشك ولوح حيز التاريخ. إن هذا القسم من الكتب المتداولة، إذا هو اعتمد على بحوث جدية لا نزاع فيها، كان في الحقيقة ضمن التاريخ الطبيعي، وإذا كان إفتراضياً، كما هو الشأن عادة، فإنه يحمل معه فلسفة الاستعمار.

لن نتبع أذن هذا النهج الخاطئ: لكن قبل أن نتجه إتجاه آخر تعارضنا صعوبة. هل يجوز أن نؤرخ للمغرب كوحدة؟ يسأل البعض: أي بقعة أرضية تعنون؟ إذا قلنا: شمال إفريقيا، إنترض علينا الجغرافيون لأننا لا ندخل فيها مصر. إذا قلنا: غرب شمال إفريقيا، كنا أقرب إلى الواقع، لكن الوصف يعبر عن حالة سياسية معاصرة. إذا قلنا: أرض البربر، استعملنا عبارة كانت رائجة في أوروبا في بداية العصر الحديث ثم نبذت لما تحمل من خلفيات سياسية وربما عرقية. أما كلمة مغرب، ذات المعنى المطاط، فإنها تفيد في اللغات الأفرونجية لأنها دخلة عليها، ولا تفيد في العربية حتى ولو أضفنا إليها صفة عربي أو إسلامي<sup>(1)</sup>.

هل تعني صعوبة التسمية أن مشروعنا مصطنع وأنه لا يوجد تاريخ مشترك حقيقي لجميع شعوب المنطقة؟ ما أكثر من يستنتاج هذا الاستنتاج

(1) نستعمل كلمة مغرب في هذا الكتاب للتعبير عن المنطقة المتدة من برقة إلى حدود السينغال إذا أضفنا إليها الأندلس. قلنا المغرب الإسلامي. إذا أردنا ما يسميه المشارقة مراكش، ترجمة عن الكلمة إفرونجية، قلنا المغرب الأقصى. نطلق على السكان كلمة مغاربة، إلا فيما يتعلق بالعهد القديم فنقول ببربر.

الطريقة المثلث في نظرنا أن نسهل بحثنا بتاريخ الأسطوغرافية المغربية، أي بتاريخ التأليف التي كتبت حول ماضي المنطقة، لتراتب ظهور فكرة المغرب وكيف انتهت الفكرة بأن طابت الواقع الجغرافي. قد يتعدّر تحقيق هذا المشروع كما امتنعت عنا مشاهدة بداية الحركة التاريخية. قد يصعب علينا أحياناً ضبط العطافات وتضمينات تطور الأسطوغرافيا، لكن عندما نتبع هذا الطريق فإننا على الأقل نعترف أننا سجناً مسار معين لا نستطيع تجاوز حدوده، وأن الحقيقة التي نتوصل إليها رهينة ذلك المسار الخاص ولست حقيقة مطلقة أبداً.

مع قناعتي بصلاحية هذا النهج في العرض، فإني لم أطبقه تطبيقاً تاماً لسبب قاهر، هو أنه سابق لأوانه. لكنني أستوحيه في وضع خطة الكتاب واتجاهه العام. إنني كتبت سيرورة فكرة المغرب أكثر مما أرخت لأرض وسكان المغرب.

استعمل الكلمة مغرب - لم أجد أدق منها - لا بمعنى جغرافي ، بل بمعنى تطوري حركي . أميز في كل فترة بين القاعدة والمحيط (الحاضرة والأحوال). الحاضرة هي مركز التاريخ ، الأحوال هي ميدان ما قبل التاريخ . في كل حقبة يتوقف بصرنا عند مدينة (قرطاج ، قيروان ، فاس) أو مقاطعة (أفريقيا ، الزاب ، سوس) ، أو عند مملكة (الخلافة الموحدية) ، يبقى قسم كبير من المغرب الجغرافي غير مبصر ، غير مدرك . مع توالي العصور ستتوسع تدريجياً الساحة المعروفة تاريخياً حتى تعم في القرن الحالي مجموع المنطقة الجغرافية . أما ، قيماً ، فكل ما نكتب عن الماضي هو بحكم الأوضاع غير شامل وغير دقيق . أمر

(١) يتكلّم هنري تيراس علٰى سياسة المرابطين والموحدين الخارجية في الأندلس وأفريقيا، بِعْدَ  
لقوانين التاريخ الدبلوماسي في القرن الماضي.

نأسف له ونعتزف به مسبقاً لخلافي خطأين اثنين. الأول أن يتوهم القارئ أن الحقيقة الجزئية الموقته التي نسوقها له هي تامة عامة. والثاني أن يعترض على تلك الجزئيات المعلومة المؤتقة بكليات مجهلة<sup>(1)</sup>.

إن الفصل بين المركز والمحيط، بين مجال تاريجي ومجال قبل - تاريجي، ناتج عن كون الحضارة لم تنشأ في هذه المنطقة من العالم وإنما انتقلت إليها من الشرق الأوسط، مهد نشأتها.

إننا نعي الفصل ونوليه قيمة لأننا نولي التاريخ المكتوب قيمة. أما الأثنوغرافيون ودارسو الفترة قبل - الكتابية، فإنهم يحتجون على تقديس التاريخ. قد يكونون على حق، لكنني لم أجارهم في كتابي هذا. قد يأتي يوم يثور فيه المغاربة على مفهوم التاريخ ويعوضونه بمفاهيم اثربولوجية. عندئذ سيكتبون في اتجاه مختلف. أما وإن ذلك اليوم لم يأتي بعد، فإني أحافظ على النظرة المعهودة التي تربط ماضي المغرب ب الماضي المشرق.

تبعد المنطقة ، في هذا المنظور، لمدة طويلة ، في صورة أرض تفتح ، تستغل ، تمدن . وقائعاًها تردد لواقع الشرق البعيد ، تاريجها تاريخ سلبي ، غير إيجابي ، إذ سلسلة الحوادث لا تبدأ فيها . وإذا تعارض مغرب تاريخي ومغرب قبل - تاريجي ، فلأن المنطقة قسمت إلى جزء خاضع تابع . وجزء مستقل . وليس من شأننا أن نفضل واحداً على الآخر .

من هنا نميز حقبة أولى طويلة جداً، يبدو لنا أثناءها المغرب كمجال لمبادرات الغير، فلا نراه إلا من خلال فاتحية الأجانب. إذا لم تتبين بوضوح هذه الظاهرة، إذا سردنَا الواقع كما نستقيها من الوثائق، فإننا سنملأ صفحاتنا بأعمال الدخلاء. صحيح أننا نعطف على البعض ونفضله على غيره، صحيح

(1) يحط كامبس من قيمة التاريخ المكتوب ويعارضه بكتشوف الحفريات. إلا أن وثائق التاريخ المكتوب موجودة وفي الغالب واضحة في حين أن الكشف قليلة وصعبة التأويل. يجب الفصل في ماضي المغرب بين مجال تاريجي وآخر قبل - تاريجي؛ هل التمييز يرجع إلى قصور في المعرفة أم إلى اختلاف في البنية الاجتماعية، كما يظن كامبس؟ ستعرض مراراً لهذه النقطة لأنها جوهرية، لكن حتى لو قبلنا رأي كامبس، ما الداعي لتفضيل معطيات ما قبل التاريخ على معطيات التاريخ؟

أن وثائق كثيرة، ذات قيمة أدبية، قد انحدرت إلينا عن بعض فترات تلك الحقبة، صحيح أن المواقف الدرامية فيها عديدة، لكن كل هذا لا يغير شيئاً من كون تاريخ الحقبة خارجياً عنا، هامشياً بالنسبة لنا. لقد اهتممنا به إلى حد اليوم أكثر من اللازم<sup>(1)</sup>.

متى انتهت الحقبة الأولى التي كان المغرب اثناءها منفعلاً أكثرً مما كان فاعلاً؟ أقترح أن يكون تاريخ نهايتها في أواسط القرن الثامن (م)، أي القرن الثاني (هـ)، عندما اعتنق الدعوة الخارجية فتحرر من التبعية وأخذ زمام المبادرة التاريخية. أعادت الدعوات الحزبية الإسلامية على تأسيس سلسلة من مدن - دول، توسيعها إلى إمارات ثم إلى خلافات. في البداية التبس التأليف التاريخي حول الدول بالتأليف حول الحركات الحزبية الدينية. ثم استقل التأليف التاريخي بالمعنى الدقيق (اسطوغرافيا سياسية) عندما تأسست ممالك اعتمدت أساساً على القوة، دون أي ولاء لحزب خاص، مثل سلطنتان بني مرين وبني عبد الواد وبني حفص بعد نبذهم عقيدة المهدي. أرخ المؤلفون أولاً للحواضر، لفاس وتلمسان وتونس، ثم انحلت الاسطوغرافيا وتفرعت إلى تواريخ محلية، فألف الناس في أحداث ولاية أو مدينة متوسطة أو طريقة صوفية أو عشيرة أو أسرة.

في مرحلة ثالثة بدا في الأفق عالم خارجي يمثل خطرًا على المغرب. نمت قوة الأفرنج وفرضوا وجودهم تجاريًّا وعسكريًّا. فأنشئت مؤلفات كثيرة في شأنهم ووصف عالمهم رحالون، أسرى وسفراء.

انطلاقاً من القرن التاسع عشر شرع الأوروبيون يكتبون حول المغرب وتصدى لهم المغاربة بالرد والتنفيذ: تأليف استعماري وأخر وطني مغربي تعارضاً وتبادلًا التهم ثم اتجاهين مختلفين، على الأقل فيما يتعلق بمطابقة الواقع. جاء التأليف الاستعماري أكثر صدقًا في النصف الأول من القرن، أما التأليف المغربي فإنه لم يجد مضمونه، أي وطنيًّا مغربيًّا، إلا في

(1) يخصص جوليان للعهد القديم نفس عدد الصفحات التي يخصصها للعهد الإسلامي. قد يقال إن ذلك ناتج عن غوازة المادة عن الأول وندرتها عن الثاني. يخفي هذا العدل الظاهري شططاً حقيقياً، لأن تأثير الحقبتين في تكوين الشخصية المغربية غير متساو.

النهاية، عندما أوشك الاستعمار على الانهيار.

نرى هكذا أربع مراحل في مسار التأليف التاريخي ترمي إلى أربع مراحل في تكوين شخصية المغرب. علينا أن نبرهن أن كل مرحلة متصلة بالأخرى ومتغيرة عنها. علينا كذلك أن نأتي بأدلة مقنعة على أن سيرورة التأليف تعكس بكيفية ما سيرورة الواقع. يجب أن نتحقق من أن التحقيق المقترن تحقيقاً حقيقياً، نستطيع بواسطته أن نميز بين مستويات مختلفة في الاقتصاد، في التنظيم الاجتماعي والسياسي، في الفلسفية الجماعية، في الثقافة. هذه نقاط ستتناولها في نهاية كل قسم من أقسام الكتاب الأربع.

إن عرض الواقع على الشكل الذي نتوخاه يمكننا على الأقل تجنب بعض السقطات.

ستتحاشى أولاً التحقيق حسب المعطيات الجغرافية أو العرقية مثل أن نجزء تاريخ المغرب إلى فترات: بونيقية، رومانية، وندالية، بيزنطية، عربية، تركية، فرنسية. لأن عيوب هذا التقسيم واضحة، ونتجنب تحقيقاً آخر أكثر خطورة لأن جميع الكتاب يقبلونه ضمناً. نسميه اسطورة العهود الثلاثة التي عمها التعليم الجامعي والتي تعبّر عن فلسفة خفية.

إن الجامعة الأوروبية منذ القرن السابع عشر تقسم التاريخ العام إلى قديم ينتهي بالفتحات الجرمانية، و وسيط تحدّه النهضة، وحديث معاصر. لكي ينطبق هذا التقسيم على التاريخ المغربي لا بد من تعديل صغير أو كبير. يضع المؤلفون المغاربة الفتح الإسلامي (القرن السابع م) موضع الغزو الجرمانى (القرن الخامس في أوروبا). أما مقابل عهد النهضة، فمنهم من يضع الفتح العثماني (القرن السادس عشر) ومنهم من يضع الغزو الفرنسي (القرن التاسع عشر). هذا تقسيم في ظاهره بيداغوجي صرف، لكنه في الواقع يخفى رأياً سياسياً. العهد القديم هو عهد روما والعهد الحديث هو عهد فرنسا وبينهما عهد العرب. هكذا يفكرون المؤلفون الأجانب. فيصرون المغرب كأرض نزاع تتحارب عليها قوتان مبهتان، هما الشرق والغرب، ممثلتان من جهة في الدين المسيحي واللسان اللاتيني، ومن جهة في الإسلام والعربية<sup>(1)</sup>.

(1) ستعرض بالتفصيل هذه الفكرة مراً. من اعتمدها مؤخراً علال الفاسي في «الحركات الاستقلالية»

يلجأ المغاربة أيضاً إلى التقسيم الثلاثي، لكن في نطاق تاريخ الإسلام فقط ومع عكس كل الاتجاهات: ما كان ينقداً عند الكتاب الأوروبيين يصبح تأثراً والعكس بالعكس. يعتبر المغاربة الحقبة الممتدة من القرن السابع م إلى القرن الرابع عشر (الأول إلى الثامن هـ) حقبة مثالية مكونة من ثلاث مراحل - التمهيد، الازدهار، الانحطاط. أما الحقبة التالية، إلى غاية القرن التاسع عشر، فهي مرحلة كسوف حيث تتوالى الهزائم في الأندلس والهجمات الابيرية على الشواطئ المغربية، حيث تضعف وتنحل السلطات المركزية وتختبو الثقافة. مع بزوغ القرن التاسع عشر تسترجع البلاد نفسها وتدخل عهد نقاوة، عهد انبعاث ثقافي وإصلاح سياسي. وهذا منظور يمكن من إخفاء وجود المستعمر الفرنسي.

لا ننفي أن كلا هذين التحقيقيين الثلاثيين المتعارضين يلقي النور على دورات حقيقة، يكشف عن منعطفات انعكس فيها إتجاه المغرب وإنكسرت سرعة تطوره. لتلك الفواصل الزمنية أهمية لا بد من تحليلها بصرف النظر عن القيمة التي توليها إياها هذه الجماعة أو تلك. إلا أننا نعتقد أن كل تحقيقي ثلاثي في التاريخ يوحى بمعنى صوفي، بأسطورة الجنة والخطيئة والغفران. لذا نرى أنه يجب على المؤرخ الموضوعي أن يبتعد عنه بأي وسيلة.

لو توافرت لدينا بحوث اقتصادية واجتماعية لكان لنا خيار بين تحقيقات عديدة. في غياب تلك البحوث نستعمل سيرةورة التأليف التاريخي لترتيب الواقع لأن لهذا النهج مزية جوهيرية، هي تحريرنا من التحقيق الثلاثي، من أسطورة الازدهار والانحطاط التي تعني عند أصحابها قصة السقوط والخلاص.

لا ندعي بالطبع أن تسلسل العرض هو بالضرورة تسلسل الأحداث.

---

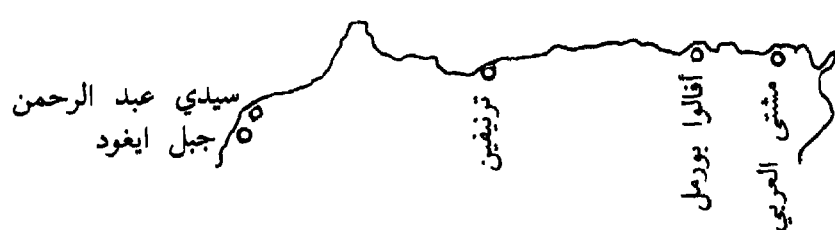
وجاك بيرك في «المغرب بين حزبين» (1962) ص (424) حيث يقول إن المغرب أندلس فقدت مرتين!



## **الفصل الأول**

---

### **البحث عن الأوليات**



### البقايا العظمية في المغرب

## I

من المعلوم أن معرفة التاريخ تتبع طریقاً معاكساً لاتجاه توالی الأحداث. یعرف الإنسان مباشرة الواقع المعاصر له ولا یعرف إلا بمشقة الأحقبات البعيدة عنه. وهكذا لم تدرس، في تاريخ المغرب، الحقبة التي سبقت تأسيس محطات فنيقية، آواخر القرن العاشر ق.م. إلا في العقود الأخيرة من القرن الماضي. وهو موضوع تخصص في الدارسون الاستعماريون وجالوا فيه بدون منازع، حيث لم يكن للمغاربة، قدامی ومحدثین، ما یقولونه في شأنه.

أمر طبیعی حيث أن علم أصل الإنسان حديث جداً.

كانت دراسات الحقبة المذکورة، إلى غایة الحرب العالمية الأولى، مرتبطة بالكلاسيكيات (أی بالأدیبات اليونانية والرومانیة). كان ستيفان غزیل من جامعة الجزائر هو شیخ مؤرخی المغرب القديم في تلك الفترة. وكانت نتائج الحفريات، التي تقدمت منهاجها تقدماً باهراً في أوروبا وطبقت في الشمال الأفريقي، لا تستعمل إلا لمراجعة وتدقيق المعطیات الأدیبة التي كانت تحتل دائمًا المرتبة الأولى. بعد 1930 دخلت دراسات المغرب القديم طوراً جديداً عندما حل لیونیل بالو محل غزیل، فحصل فعلاً تغیر عام وقدمت الوثیقة الأثریة على الوثیقة الأدیبة، غير أن الاتجاهين كانوا يخضعان معاً للخلفیات الأدلوچیة نفسها. مما حدّ من تأثير التجدد المنهجی. إن أمثال غزیل وبالو هم الذين روّجوا، باسم العلم الموضوعی، تلك الأفکار المشوهة عن ماضی المغرب التي سنعرض لها بالنقد مراراً في الصفحات اللاحقة. ليس

في هذا الأمر ما يدعو إلى الاستغراب حيث أن المتخصصين في ما - قبل - التاريخ جاموا بعد المؤرخين، أي بعد أن رسخت في الأذهان دعاوى الاستعمار.

يطرح عادة دارسو فترة قبل - تاريخ المغرب الأستلة التالية:

- هل تغير طقس شمال أفريقيا في الخمسة آلاف سنة الأخيرة؟

- من أين أتى البربر؟

- ما هو أصل لغتهم؟

- من تسبب في نشأة وتطور حضارتهم المادية والأدبية<sup>(1)</sup>.

تخضع هذه الأسئلة، والأجوبة المختلفة التي أعطيت لها، في آن لاعتبارات علمية ولهموم سياسية. ونجد سر توالى النظريات في النوايا السياسية أكثر مما نجد في تقدم العلوم الموضوعية.

إن الخلفية السياسية واضحة في سؤال غزيل: « علينا أن نعرف سبب الرخاء الذي عرفه شمال أفريقيا أثناء العهد الروماني . أهو الطقس الذي كان أكثر ملائمة للزراعة أم هو نشاط ذكاء الإنسان؟ هل لنا فقط أن نرثي ماضياً لن يعود أم هل نستطيع أن نستخلص منه دروساً تفعنا في الحاضر؟» تاريخ أفريقيا الشمالية في العصر القديم، ج 1، ص 40. لم ينفك كتاب الاستعمار يطرحون السؤال نفسه حتى قبيل الحرب العالمية الثانية، وكانوا يجيبون عنه، كما فعل غزيل ولو بتحفظ ملحوظ، أن الطقس لم يتغير تغيراً محسوساً. وهو قول يتفق مع ميلهم السياسية حيث يتمشى مع إيمانهم أن فرنسا وارثة رسالة روما الحضارية.

ثم اكتشفت بعد 1930 في كهوف الأطلس والصحراء نقوش وصور ساخرية تدل، فيما يبدو، على أن الصحراء لم تكن دائماً قاحلة، بل إنها كانت خضراء على الأقل في بعض أجزائها، لا في الماضي السحيق بل قبل خمسة أو ستة آلاف سنة فقط. ورغم اختلاف العلماء حول كيفية تأويل المعلومات

(1) تعني كلمة حضارة عند دارسي قبل - التاريخ أساساً الوسائل المادية، لأنها هي التي تبقى شاهدة على الإنسان القديم. أما العادات والطقوس الدينية فإنها مستنبطة من دراسة الحضارة المادية.

المضمنة في تلك النقوش والصور، إضطرر البعض أن يعترف أن طقس شمال أفريقيا دخل طور جفاف متزايد عندما دخلت المنطقة حيز التاريخ. لكن الحجة لم تقنع الجميع، فتتج عن عدم الاتفاق إهمال المسألة برمتها. لم يعد يتطرق إليها سوى الهوا والمتطرفين على علم التاريخ. نشير هنا إلى أن ظهور نظرية الجفاف الطارئ على المنطقة تزامن مع فتور تفاؤل الاستعمار حول مستقبل المغرب. لقد عم التشاوُمُ أوساط المعمرين بعد الاحتفال بمرور قرن على إحتلال الجزائر وعبر عن هذه الثورة النفسانية أحسن تعبير الأستاذ ارنست فليكس غوتيه.

أثر التشاوُم المذكور في كل مجالات الدراسات المغربية، أول قضية نرى فيها بوضوح ذلك التأثير هي قضية الجنس البربرى. تعارضت لمدة طويلة مدرستان: واحدة تقول بأن أصل البربر من أوروبا، والأخرى أن أصلهم من الشرق الأوسط. أما العلماء المعاصرون، فإنهم اعتماداً على نتائج الأنثروبولوجيا الجسمانية والاكشافات الأثرية، يميلون إلى الاعتقاد أن البربر سكنتوا المنطقة منذ زمان طویل وأن أصولهم متباعدة. لم يعد أحد من الدارسين البارزين يظن أن العناصر الزنجية أو الشقراء طارئة على المغرب في القرون القريبة منا وأن اختلاف البشرة، الذي كثيراً ما انتبه له المسافرون الأوروبيون في بداية هذا القرن، يدل على توالى أفواج غازية. بل يتفق الجميع على أن الأغلبية الساحقة من البربر مكونة من خليط بشري استقر في العهد الحجري الصقيل.

سكنت المغرب جماعة تتبع إلى الجنس المتوسطي الأول (أي الجنس الذي عمر حوض البحر الأبيض المتوسط). ثم امتهنت فيما بعد مع جماعتين متوسطتين أيضاً، جاءتا من آسيا الغربية عن طريقين مختلفين. اتخذت الأولى طريراً ساحلياً فحافظت على سماتها الأصلية. أما الثانية فإنها توغلت في الجنوب معروفة على أفريقيا الشرقية فامتهنت بالعنصر الزنجي. هذا ما يستخلص الآن من دراسة الآثار، وكانت أدوات أو هيكل عظمية. يجب هنا التبيه على أن البقايا قليلة جداً، تغطي قسماً ضئيلاً من المنطقة لا يصل إلى الشمال الغربي ولا إلى الصحراء، ثم إن العظام البشرية والأدوات الحجرية لا توجد أبداً في موقع واحدة. لا يمكن إذن أن نقول إن النظرية

وصلت إلى حد اليقين. مهما يكن من مطابقتها للواقع نلاحظ أن القائلين بها لا يفصلون في مسألة الأصل الشرقي أو الغربي بالنسبة لمجموع السكان. إنهم يسجلون الاختلاف القائم ويسقطونه على فترات قبل - التاريخ.

هذا كلام الانثربولوجيين، أما اللغويون والأنثروبولوجيون<sup>(1)</sup> فإنهم يرجحون القول بالأصل الشرقي. لم يعد يقدم على تشيد النظريات الشاملة سوى الهواة، أما المتخصصون، من اللسنيين، أولئك الذين يتكلمون البربرية، فإنهم متشبثون بالصمت، إذ لا يستطيعون حالياً البت في القضايا التالية: أصل اللغة الليبية القديمة، مدى انتشارها، وجود لهجات مخالفة لها في مغرب قبل - التاريخ. لم يتقدموا كثيراً نحو حل لغز التقوش الليبية، مع أن بعضها يحمل بجانب النص الليبي نصاً بونيقيا أو لاتينياً. ويسبب هذا الإلخاق لم يستطيعوا معرفة أصل الحرف الليبي: هل هو مأخوذ من البونيقية أو اليونانية القديمة أو كتابة سامية عتيقة أم هو اختراع محلي؟ غير أن علماء اللسنيات العامة يحصرون المسألة في نطاق ضيق إذ يضعون البربرية ضمن أسرة الألسن الحامية - السامية ومنهم من يربطها مباشرة بالحميرية القديمة. هل تستنتج من هذا أن أغلبية البربر، في ضوء التاريخ، ينحدرون من الجماعة التي مرت بأفريقيا الشرقية؟ استنتاج وارد لولا أنه لا يافق أسماء الأماكن التي تشير إلى أن القسم القادم من الشمال الشرقي عن طريق ساحل وجزر المتوسط هو الغالب. (غبريل كامبس. نشأة الحضارة، 1962، ص 31).

فيما يتعلق بالحضارة البربرية كان الدارسون إلى أمد قريب ينسبونها إلى الفنقيين. ما من اكتشاف ينم عن ثورة نيلية (زراعة، تربية مواشي، تجمع سكاني، نسيج، صناعة فخارية أو خزفية) إلا ويعزى لتأثير القرطاجيين. بدأت هذه العادة السيئة تتوارد مع تقدم البحوث حتى أن غزيل نفسه كتب: «لم يتظر أهالي المغرب البحارة السوريين<sup>(2)</sup> ليتعلموا تدجين المواشي والزراعة» لكنه في الوقت نفسه طرح سؤالاً لم يفتَ يرددده الباحثون بعده والسؤال هو:

(1) يهتم هنا الانثربولوجيون بالسمات البشرية الظاهرة الجسمانية في حين أن الأنثروبولوجيين يدرسون المظاهر الثقافية من لغة وعادات ووسائل معيشية.

(2) انتبه لاستعمال اسم معاصر للتغيير عن واقع قديم جداً. مما يدل على الهم السياسي.

«هل جاء تقدم البربر بمبادرة من ذهنهم أم بتأثير خارجي؟ هذا ما نجهله»  
 (غزيل، م. ن. ص 239).

يعترف اليوم أن البربر كانوا يستعملون منذ زمان بعيد، قبل وصول الفينيقيين، آلات حجرية صقيلة ونحاسية، أي أنهم مروا مبكراً بشارة نيلية وبعد نيلية، إلا أنه يقال انهم لم يصنعوها وإنما تسلموها من جيرانهم أو من تجار أو من غزاة. لا ينزع المؤرخون في أن حضارة نيلية ما ظهرت في المغرب، لكنهم يقولون إنها هزيلة إلى حد أنها لا تكاد تستحق أن تسمى بالنيلية. إنهم يفرقون بين حضارتين. الأولى هي الوهرانية، ينطحها البعض بالمجموعة التي دخلت المغرب من جهة المتوسط. هذه الحضارة بقيت في طور العهد الحجري القديم. أما الحضارة الثانية التي يسميها المؤرخون بالقفصية ويربطونها بالجامعة التي مرت بأفريقيا الشرقية وتأثرت بحضارات النيل قبل أن تدخل المغرب من جهة الجنوب الشرقي، فإنها وحدها عرفت آلات حجرية صقيلة نشرتها تدريجياً داخل البلاد ولذلك تعتبر وحدها حضارة نيلية.

هكذا تسببت الكشوف الأثرية في مراجعة نقاط تفصيلية دون أن تغير شيئاً من المنظور العام. كان غزيل يؤكد أن الشرق الأدنى علم المغاربة إنتاج القمع واستغلال بعض أنواع الشجر واستخدام الحصان الذي لم يعرف في المغرب إلا بين الألفي الثاني والألفي الأول ق.م، ويزيد مع شيء من التردد أن العهد الحجري الصقيلي لم ينته في منطقة المغرب إلا بعد سنة 1000، أي مع مجيء الفينيقيين. فتعلم منهم البربر استعمال الحديد دون أن يمرروا بمرحلة استعمال النحاس والبرونز. وأصبحت فكرة إحتزال العهد النحاسي في ملخصات تاريخ المغرب متداولة يتناقلها كاتب عن آخر دون نقد أو تمحض (جولييان، تاريخ إفريقيا الشمالية 1951، ج 1، ص 44). بيد أن الفكرة تصطدم مع وقائع كثيرة.

كان غزيل يستدل على نظرته بانعدام معادن النحاس والقصدير في المنطقة. غير أنها اكتشفت في الأطلس وفي الصحراء وأثبتت النقش الصخري استعمال العربات آلاف السنين قبل مجيء الفينيقيين، علماً بأن

تركيب العربات يستلزم استخدام المعادن (كامبس، المجلة الأفريقية 1960-55). ورغم الاكتشافات لم يتغير رأي المؤرخين الاستعماريين. كما أن الأدلة على وجود حضارة نيلية محلية دفعت بعضهم إلى القول إنها تطورت بتأثير من حضارات النيل، فإن الأدلة على استخدام آلات معدنية قادت البعض الآخر إلى تأكيد تأثر المغاربة بسكان الجزيرة الإيبيرية. وهكذا لم تختف نظرية اختزال العهد النحاسي إلا لترك المجال لنظرية التبعية الحضارية. إن المغاربة، في رأي كامبس وزملائه، تلقوا من الخارج آلات معدنية دون أن يتعلموا كيف يصنعونها بأنفسهم.

كان النزاع بين كتاب الاستعمار، قبيل الحرب العالمية الثانية، حول انتماء الجنس البربرى. يصر الهواة والمتطرفون على التاريخ أن البربر من أصل أوروبى فيما يقر المختصون أن لغتهم وحضارتهم تنتسبان إلى لغات وحضارات الشرق. إختفى هذا النزاع وأجمع الكل على أن سكان المغرب يتميزون منذ القدم بالتنوع والإمتزاج والتأثر بالجيران، إجماعاً لم ينل منه توالي اكتشافات العلوم التاريخية. يقول كامبس: «إن المغرب فقد وحدته الأصلية منذ العهد الحجري الصقيل، أثناء الألفي الثاني ق.م. تحت تأثير حضارات غازية مختلفة: الحضارة الإيبيرية في القسم الغربي، والإيطالية الجنوبية في القسم الشرقي، والصحراوية المصرية في الجنوب، وبقي المغرب الأوسط منطقة مرور بلا صفات مميزة» (م. ن. ص 6).

## II

اهتمت الإدارة الاستعمارية الفرنسية اهتماماً بالغاً بدراسة تاريخ المغرب القديم. كان ولاة الجزائر والمقيمون العاملون في تونس والمغرب الأقصى يعتنون شخصياً بالحفريات، كما كانت ادارة الداخلية هي الساهرة على مصلحة الفنون الجميلة، فلا غرابة إذا وجدنا في البحوث التاريخية التي صدرت آنذاك آثاراً واضحة للفكر الاستعماري.

إن النظرية القائلة إن أصل البربر من أوروبا، روجها عسكريون وموظفو فرنسيون بإعانة بعض المترسلين. كتب الجنرال فيدروب سنة 1867: «إن البربر أقارب الأوروبيين القدماء» (كامبس، 1962، ص 29). ونشر الجنرال بريمون، الذي مثل المصالح الفرنسية في الحجاز أثناء الحرب العالمية الأولى، سنة 1938 كتاباً بعنوان «بربر وعرب. بلاد البربر بلاد أوروبية». هذه نظرية متفرعة في الحقيقة عن سياسة إدماج أفريقيا الشمالية في المجموعة الفرنسية. وسياسة الإدماج متعددة في عرقية وسلالية القرن التاسع عشر. كان الكل يعتقد آنذاك أن الإدماج لا ينجح إلا إذا كان البربر والأوروبيون يتبنون إلى أصل واحد. أما إذا كان البربر من جنس غير أوروبي فيستحيل عليهم استيعاب الحضارة الغربية.

لم تنتشر النظرية القائلة بشرقية البربر، في غضون الثلاثينيات من هذا القرن، إلا بعد أن فقدت السياسة الإدماجية جاذبيتها. عندئذ أمكن للباحثين الجادين أن يوفقاً بين نتائج استطلاعاتهم والتشاؤم المحيط بهم. نجد أكبر دليل على الاتجاه الجديد عند غوتيره الذي ألف القرون العاشرة من ماضي

شمال أفريقيا (1936) وحكم فيه على المغاربة بالركود والتخلف، لأنه لم يعد يطمئن إلى مستقبل الحكم الفرنسي في المنطقة وكان من طليعة أولئك المستعمرين الناقمين على الاستعمار المتكاثرين بعد نشوب حروب التحرير.

ليس صدفة أن يكون أول تعبير رسمي على النظرية الجديدة مضمّناً في تقرير رفعه سنة 1949 الطبيب فالوا إلى والي الجزائر العام وألحقه فيما بعد ليونيل بالو في كتابه إفريقيا الشمالية قبل التاريخ. (1955) جمع مؤلف التقرير محاصيل التحريات الأنثروبولوجية والكشف الأثرية ليتّهي إلى الحكم بعد واقعية إدماج المغرب نهائياً بأوروبا. وكتب بالو سنة 1948 جملة أعادها حرفيًّا سنة 1955 يقول فيها: «هكذا تكون بلاد المغرب، المتوصّفة بأفريقيا والشرق والمفتوحة على أوروبا، قد أخذت منذ آلاف السنين قبل التاريخ تلك الصفة التي تحكم عليها في آن أن لا تبدع من صلبها حضارة أصيلة وأن لا تندمج كلّياً في إحدى الحضارات التي جاءت إليها من الجهات الثلاث واستعمّرتها على التوالي». (المجلة الأفريقية، XIII، 1948، ص 262 و 255). عبر كابس سنة 1960 على الفكرة نفسها مدعياً: «منذ قرون وأفريقيا الشمالية تتّأرجح بحثاً عن مصير قار، لا هي إفريقية تماماً ولا متوسطية تماماً». (1960، ص 571). تشاوّم ينم عن الحسّرة والمرارة وعن آمال صائعة.

أمام هذه الأحكام المحاطة بسيّاج من التقنية لجأ المغاربة إلى الصمت حيث لم يستطيعوا الاستظهار بحجج إيجابية. إن الوثائق العربية لا تجدي في هذا المضمار، والمعاهد العصرية تهمّل دراسة حقبة تقرن في أعين الكثيرين بسياسة الاستعمار. تقوم تونس وحدها بجهود تستحق الشكر وإن كان دافعها الأولى تشجيع السياحة الغربية أكثر من حب المعرفة. لا تستطيع إذن بخصوص حقبة قبل التاريخ أن نضع مقابل النظرة الاستعمارية نظرة وطنية مغربية كما ستفعل عند التعرض للحقبة التالية.

يكون هذا الالهام خطراً كبيراً على الثقافة المغربية. من جهة ترجع كل تشويهات ماضي المغرب إلى كيفية عرض أحداث القرون الأولى. ومن جهة ثانية توظف دراسة تلك القرون المناهج التي تعرف اليوم تقدماً باهراً، مثل الحفريات واللسنيات والأنسانيات. إذا بقينا سجناء الوثيقة المكتوبة، التي

كثيراً ما تجر الباحث إلى الخطأ العفواني والكسل، إن لم نقل إلى الدعاية، فسنختلف ثقافياً أكثر فأكثر.

لا أحد يستطيع اليوم وفي المستقبل القريب أن يحرر دراسات قبل- تاريخ المغرب من قبضة أستاذة «جامعة الجزائر الاستعمارية». غير أن همهم السياسي واضح إلى حد أن تعريره لا تستلزم التسلح بالتقنيات الحديثة. إن القاريء العادي، المشارك في علم التاريخ، يرى بوضوح الهوة التي تفصل نتائج بحوثهم التخصصية وتقديراتهم النهائية. فمن حقه أن يطالعهم بأن يتخلوا على الأقل بالحذر الذي يتعلّق به زملاؤهم، وأحياناً هم أنفسهم، عندما يتعلق الأمر بغير المغرب. لا ينكرون أن مصادرهم صعبة وغير واضحة. النقوش الليبية مثلًا ما زال أغلبها مغليلاً إلى يومنا هذا، ويبدو حسب القرائن أنها تكرر المعلومات المزيفة نفسها. أما النصوص الأدبية، اليونانية أو اللاتينية، فإنها مليئة بالألغاز والمعجميات، التي تحتمل تأويلات متناقضة، وتكثر من ذكر الغرائب والمفارقات (أي تعطي معلومات لا يمكن تعميم الحكم بها). وأخيراً المواضيع الأثرية قد نشست في القرن الماضي بلا دراية، فتضررت إلى حد أن المرء يتساءل هل يمكن يوماً تصحيح جميع الأخطاء التي ارتكبت ولو عن حسن نية.

وهناك صعوبات أخرى، كان الناس يشتكون من التجاهل الحاصل بين دارسي العهد القديم ودارسي العهد الإسلامي. إزداد اليوم التجاهل بتكتير الاختصاصات. يعتمد الباحث عن قبل - التاريخ أساساً على الحفريات، ودارس قبل التاريخ (فترة الثورات النيلية) على الأنثropolجy واللسنيات العامة، ودارس التاريخ القديم على الأداب واللغة. من الواضح أن لهذا التخصص المفرط آثاراً سلبية.

يعتمد متخصص ما تأويل كشوفه أو يشرع كاتب في تحرير مؤلف شامل، يعتمد كل منهما، فيما يربع الوقت، على محاصيل زملائه ويقدمها كحقائق نهائية، مع أنها لم تكن عند أصحابها إلا فرضيات مؤقتة. وبهذا التقديس المتبادل بين الزملاء لنتائجهم الجزئية تنتشر الأفكار الاستعمارية المغرضة دون أن يتحمل تبعاتها أي باحث بعينه. نراجع أعمال غزيل فلاحظ

أنه كان حذراً جداً فيما قدم من أحكام، تلك الأحكام التي أضفى عليها خلفاؤه صفة القدسية. وإذا ما تذكروا أن دارس العهد الوسيط يجهل عادة الآثار والتاريخ القديم، وأن الباحث الغربي في التاريخ المعاصر يجهل العربية والتاريخ القديم، بل أحياناً حتى المناهج التاريخية، فهمنا الأضرار التي تترتب على أدنى مغalaة أو شطط في التعبير عن أي حكم. هذا كاتب أمريكي، شارلز غالفر، صاحب كتاب الولايات المتحدة وشمال أفريقيا، 1963، يقول بكل بساطة: ليست منطقة المغرب من المناطق التي تنتج بزيارة الأفكار الأصيلة، بدليل أنها لم تنجب سوى ثلاث شخصيات فذة في القديم - أسططين، قبريان ورتوليان - وثلاث في العهد الوسيط - ابن بطوطة، الأدريسي، ابن خلدون - دون أن يتساءل هل نجد هذا القدر في مناطق أخرى كثيرة من العالم؟

إن دارسي قبل - التاريخ أيام الاستعمار لم يتحلوا بالحذر عند التعبير عن آرائهم، هذا واضح. هلا كانوا على الأقل واعين بعواقب تعميماتهم العشوائية؟ إنها تحور قبل كل شيء منظور التاريخ العام المغربي. لنضرب على ما نقول مثل كامبس. يستعمل كفيه كلمات: التاريخ، قبل - التاريخ، قبيل - التاريخ. لكنه لا يعتبرها مجرد تقسيمات زمانية كما توحى بذلك اللغة، ولا حتى كمراحل معرفية، بمعنى أن التاريخ هو الفترة التي نعرف عنها الكثير، قبل - التاريخ الفترة التي نعرف عنها القليل، وقبل التاريخ ما كان بين المترددين. بل يرى كامبس أنها مظاهر بنوية تعبير عن آثار المناخ والمجتمع والثقافة في الكيان المغربي، وتكتسى وبالتالي صفة منهجية. لا تزال الصحراء وتخومها في رأيه تعيش حتى اليوم في عهد ما قبل - تاريخي فيجب أن تدرس بواسطة الحفريات والأنثropolجية. ولا يزال سكان الريف المغربي يعيشون عيشة قبيل - تاريخية فعلى الباحث أن يلجاً لكي يفهمها إلى الانثروبولوجيا الثقافية. أما مناهج التاريخ المعروفة فإنها لا تنفع إلا في تحقيق أحداث الحضارات الدخيلة، من فنية ورومانية وإسلامية وفرنسية.

لا شك أن لهذا الرأي أساساً في الواقع. ستعرض له عند كلامنا على تركيب المغرب الثلاثي، إلا إن كامبس يعطي صبغة منهجية لدعوة استعمارية مبتدلة تقول إن العهد الحجري الصقيل دام أكثر من اللازم في شمال أفريقيا.

وتعرضنا الدعوة نفسها، على مستوى التنظيم الاجتماعي، تحت فكرة التاريخ القبلي التي سنتقدّها في صفحات لاحقة. إن لهذه الدعوى في أشكالها المتنوعة، غرضاً سياسياً واضحاً وعلاقتها بنتائج البحث الموضوعي واهية جداً. لسنا مؤهلين لنقد بحوث كامبس الأثرية. لكن لنفرض أنها كلها صحيحة وأن تأويلاته صائبة، حتى في هذه الحال ستبقى خلاصته معلقة في الهواء إذا لم يثبت بالحجّة أولاً أن المغرب استثناء بين مناطق المعمور، وثانياً أن أي تخلّف في أي مستوى يجرّ حتماً تخلّفاً مماثلاً في سائر المستويات. وهذا بالذات ما لا يستطيع إثباته، نظراً لنتائج المتخصصين الآخرين.

نقرأ في كتاب قبل - التاريخ، 1966، تحت اشراف أندريه لوروا - غورا، ما يلي : «تدل هذه الأمثلة الكثيرة إلى أي حد يتدخل العهد الحجري الصقيل مع العهد النحاسي والبرونزي بمجرد ما نترك الإطار المحلي». (جورج بابو، ص 335) من الواضح أن كامبس وأمثاله لا يحبون الابتعاد عن الإطار المغربي الضيق.

لنرجع إلى خلاصة كامبس : «تجري اليوم في الجزائر ثورة صناعية شبيهة بالثورة التي غيرت وجه أوروبا أثناء القرن التاسع عشر، فيما يواصل رعاة الشاوية النفع في الناي وفخارو القبائل تزيين الأواني بأشكال ترجع إلى آلاف السنين، معتقدين أن مجتمعهم أزلي، غير واعين أن عالمهم العتيق على وشك الانفراط». (م. ن. ص 571). طيب. لكن إذا صح هذا بالنسبة للثورة الصناعية كيف لا يصح بالنسبة للثورة النيوليشية؟ وعندئذ هل نستطيع أن نصح أحطاء المؤرخين السابقين إذا طبقنا مناهج الإثنوغرافية على عالم غيرت معالمه ثورتان شامتان؟ إن الجملة المثيرة حول الرعاة الشاوية نفسها تجعلنا نشك في قيمة الدراسات، حول فترة قبل وقبيل التاريخ، التي تبرر منظوراً خاصاً لماضي المغرب وهو منظور يحيي النّظرة الاستعمارية التقليدية في ثوب جديد.

يريد المؤرخون الاستعماريون أن يسجّلوا، نحن المغاربة، في المآذق التالي : إذا قصصتم أحداث التاريخ فإنكم تقصون في الحقيقة أعمال الغزاة الدخلاء على أرض المغرب، أما إذا أردتم أن تتكلّموا عن السكان الأصليين، فلا يمكنكم أن تخرجوا من نطاق قبل وقبيل التاريخ. أعتقد أن المآذق

مصطنب وهذا هو أحد أهداف هذا الكتاب. كون المغرب تلقى الحضارة من الخارج فهذا أمر صحيح وغير استثنائي. النقطة المهمة هي أن المغاربة قبلوا بعض المظاهر ورفضوا البعض الآخر.

قد نقبل التمييز بين التاريخ وقبيل - التاريخ في نطاق تقسيم زمانى أولى وللتغيير عن درجتين متفاوتتين في معرفة أحداث الماضي. لكننا نرفضه إذا كان يدل على اختلاف بنوي لأنه في تلك الحالة يرتكز على منهاج لا نعتبره أرقى ما وصلت إليه البشرية. إن الدافع الحقيقي لموقف كامبس وزملائه هو رفض صورة الحضارة التي قبلها المغاربة عن طوعية، وينفي فكرة التاريخ من ماضي المغرب وإيقائه في ميدان قبيل - التاريخ، يظن هؤلاء أنهم سيقضون على تلك الصورة الخاصة (أي الصورة العربية الإسلامية) لأنهم يتحسرون على إخفاق صورة أخرى (الصورة الرومانية).

نعرف أن نقدنا هذا شكلي لا يتعرض لصلب الموضوع. إننا في الواقع نرفض التعميمات الرعناء، البعيدة عن كل دليل، لا النتائج الخام للبحوث الدقيقة. ونؤمن أن العلم الموضوعي المتجلد باستمرار سينتكلف ذاته بتصحيح وتفسير تلك التعميمات، كما حصل ذلك مراراً في الماضي.

وفي ختام هذا الفصل نلقت النظر إلى سلبية ثانية ناتجة عن تعميمات كامبس ورفاقه. يتصور هؤلاء أن تاريخ المغرب يسير على خط واحد تحت تأثير جبرية مادية قاهرة. فيمحون من الأذهان تصوراً آخر يبرره الواقع ويفتح آفاقاً خصبة لتحقيق وقائع التاريخ وتأويلها، ألا وهو تصور تطور متناقض، لا يمنع فيه تأخر في مستوى معين حصول تقدم في مستوى آخر، بل يتسبب التأخر في تقدم لاحق.

حتى لو كان صحيحاً أن المغرب مكث طويلاً في العهد الحجري ولم يعرف البرونز إلا مؤخراً على أيدي الأجانب، وهذا ما لم يوافق عليه عدد كبير من الخبراء؛ نقول: حتى لو صح القول المذكور فلا يتحتم عنه ما يتخيله المتشبثون بتطورية القرن الماضي. إن التخلف القطاعي يستدرك على كل حال ومظاهره السلبية لا تطغى حتماً على كل مستويات الحياة الاجتماعية. هذا بالضبط ما استخلصته جرمين تبيون من دراساتها الإثنوغرافية وعبرت عنه

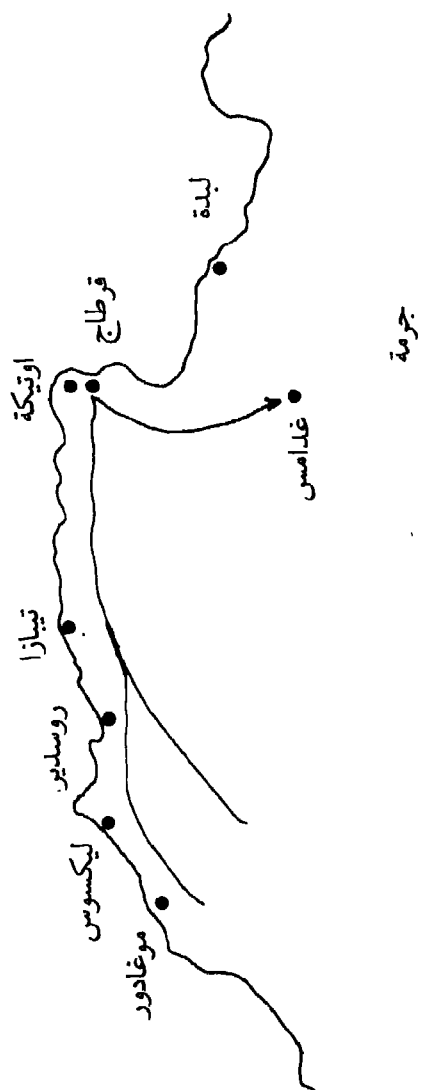
في كتابها (الحرير وأبناء العم، 1966)؛ كتاب عميق يجدد تأويل الواقع التاريخية. لم يحظ عند صدوره بما كان يستحقه من عناية لأن القراء ظنوا أن موضوعه متخصص جداً في حين أنه إنطلاقاً من تناقض كل تطور اجتماعي، ألقى نظرة جديدة على المجتمع التقليدي المغربي، ذلك المجتمع الذي يقال لنا إنه لم يسرح أبداً حضارة قبيل- التاريخ. أعمل الكتاب في الواقع لأنه يعارض الأفكار المبتذلة. وبما أن جرمين تيون اكتشفت خصوبية المنطق الجدلية لأنها حرست على الوصف الدقيق للمظاهر الاجتماعية، ظن المؤرخون أن كتابها مجرد تخطيط أولي. لو اقتنع كل الدارسين، غير المغاربة، مثلها، بأن التطور لا يسير على خط واحد مستقيم لما أضمننا وقتنا في نقد هذا العدد الوافر من الأحكام المسبقة العتيدة.



## **الفصل الثاني**

---

### **من استعمار إلى آخر**



المحطات القرطاجية

## I

تكون الفترة الطويلة الممتدة من القرن العاشر ق. م إلى القرن السابع ب. م حقبة متميزة يطأ أثناءها أرض المغرب الفينيقيون والإغريق والروماني والوندال، بعضهم يزور الساحل فقط وبعدهم يقيم ويتوغل داخل البلاد. حول هذه الحقبة الطويلة تسجل في البداية واقعاً في غاية الأهمية: إننا لا نعرفها إلا من خلال الأداب اليونانية واللاتينية. تعرف على المغاربة الأصليين من خلال ما ي قوله عرضاً جغرافيون ورحالة وهم يتكلمون على شعوب أخرى. وكذلك الأمر بالنسبة لغزاة المغرب، القرطاجيين والوندال، بحيث تستقي معلوماتنا عن البربر عبر واسطتين: نراهم من خلال أنظار القرطاجيين ونرى هؤلاء من منظور الرومان<sup>(1)</sup> فيظهرون لنا وكأنهم أشخاص ثانويون يشاهدون من بعيد ما يقع على أرضهم من المأسى.

هذه وضعية تتكرر في تاريخ البشر. ليست خاصة بالبربر ومن العبث التحسر عليها. غير أنها تترك بصماتها في كل ما يكتب عن تلك الحقبة.

إن المؤرخ المعاصر يعتمد أساساً على الوثيقة المكتوبة. فهو قارئ، نهم ومتسرع. يتعود على، أو يضطر إلى، البحث عن تاريخ شعب ما في تاريخ شعب آخر. إذا لم يجد، إذا لم يجهد ليتحرر من المنظور الذي تفرضه عليه هذه العادة السيئة، فإنه يحكي، بدون شعور، تاريخ الأجانب وهو يظن أنه

(1) لذا يترهم القارئ أن الوجود الروماني في أفريقيا دام عشرة قرون ويستغرب عندما يلاحظ سرعة انهيار حكم روما واندثار حضارتها ولغتها.

يحكى ماضي الأهالي ، خاصة إذا كان تاريخ الأجانب ملحمة باهرة. فيترك بالضرورة في ذهن القارئ الانطباع أن المغاربة أشخاص عارضون يمثلون في تلك الملحمات الجانب السلبي الذي تبلور فيه أحطارات أرض وعمراء. جملة القول إن معظم الكتب التي تؤرخ للحقبة المذكورة تؤرخ في الواقع لروما، ولروما وحدها.

قد يقال: لا يعتمد الدارسون على الوثائق الأدبية فقط. هناك النقوش والأثار والتقدّم المتزايد عددها يوماً عن يوم. في الواقع عندما تتجاوز المؤلفات المجمّلة الموجّهة للقارئ العادي، نصطدم بالحقيقة التالية: تنقسم الوثائق غير الأدبية إلى قسمين: منها ما يسهل تأريخه وتأويله<sup>(1)</sup> وهذا القسم لا يغير شيئاً من المعلومات التي تستقيها من الأدبيات، ومنها ما تتوقع أن نجد فيه معلومات جديدة، لكن هذا القسم هو ما لا يتفق الباحثون على حقيقة ومعنى محتواه. يعترف كامبس وكورتوا معاً بهذا الإشكال، الأول في الفصل الأول من كتابه ماسينسن، والثاني في كتاب الوندال وافريقيا (ص 334 وما بعدها). غير أنهما يستثنيان من هذا النقد كاركوبينو وغزيل بدون أي أدلة مبرر.

إن الأطلال الرومانية، العسكرية والمدنية، وكذلك التقدّم وشواهد القبور والأنصاب التذكارية، كلها تهم المدن، وبالتالي تنظيمات روما السياسية والعسكرية والاجتماعية. أما الأطلال البربرية فإن تاريخها لم يتحقق بعد، حتى العجائزية منها التي درست بجد ومثابرة. نعطي هنا مثلاً على ما نقول. يعلق كاركوبينو على صفحة من صفحات كتاب غزيل «خريةة الآثار القديمة في الجزائر» قائلاً: «هذه أطلال بربرية لا نجرؤ على تأريخها، لكن بما أن عددها كبير جداً يحق لنا أن نعتبرها إحدى عواقب الحملات التخريبية، الموجات العارمة التي اقترنت بالفتح العربي بين القرن السابع والقرن الحادي عشر». (المغرب القديم، ص 291). على أساس مثل هذه الاستنتاجات الواهية أخذ المؤرخون يرددون أحكام كاركوبينو كحقائق نهائية.

بسبب صعوبة تأريخ الآثار البربرية القديمة، ولكون جل مؤرخي المغرب القديم درسوا في البداية تاريخ روما، يعزى كل كشف أثري في

(1) التاريخ: تحقيق الظرف الزمانى لحدث ما.

المنطقة إلى الرومان. إزاء أي بناء أو هيكل مائي، أو قبر أو سكة، القاعدة هي البحث عن أصل روماني وبالطبع مع شيء من الذكاء يستطيع دائمًا الباحث أن يجده. إلا أنه يبرهن باستمرار على إمكانية، لا على حقيقة، التأثير الروماني. حصلت في الأونة الأخيرة ردة، وبحارل الآن الدارسون الكشف عن أصول أهلية للآثار المختلف فيها، لكن هيبات أن نستدرك ما حققته من سبق أنصار روما. لا تزال تقاليد الأداب اليونانية واللاتينية تحكم في أذهان الباحثين، وتكيف منظورهم بدون وعي منهم، وعلى القارئ أن يتبعه لذلك<sup>(1)</sup>.

لا نستغرب إذا لاحظنا أن الأحداث التي عرفت بدقة منذ البداية هي تلك التي لها ارتباط باليونان وبالروماني. توصل المؤرخون في شأنها منذ القرن الماضي إلى حقائق ثابتة، لم يزيدوا إليها سوى بعض التوضيحات. ستعرض على التوالي إلى الأحداث العسكرية، أي الحروب والثورات، ثم إلى التنظيمات الإدارية، وأخيراً إلى التطورات الدينية، أي وقائع الكنيسة.

### الواقع العربي

سلط أضواء التاريخ على أفريقيا الشمالية، حسب المنظور المذكور، في القرن السادس ق.م. حين أصبحت المنطقة مسرحاً للصراع الدائر بين الأغريق والفينيقيين. لما انهزمت فينيقية وانهارت كقوة مستقلة خلفتها قرطاج، المدينة التي أسسها سكان صور، وتجدد الصراع في غرب المتوسط بين القرطاجيين والصقليين اليونان. سيطر هؤلاء على الساحل الشمالي وأولئك على الجنوبي. يصف لنا المؤرخون أحوال المغاربة الأصليين في معرض كلامهم على هذه الحروب المتالية، خاصة عند اجتياز أحد قواد صقليا الأغريق، أغاطوبل سنة 310 ق.م، البحر لمحاربة القرطاجيين في عقر ديارهم.

تمر الأيام وتظهر قوة جديدة في غرب المتوسط، روما، لتحل محل إغريق صقليا. ترث عداوتهما لقرطاج وتجدد المعارك في قائد روماني،

(1) أن التأليف العربي القديم حول شمال أفريقيا معرض للنقد عينه، مع فوارق طفيفة. سترسم في هذه النقطة فيما بعد.

هو ريغولوس، بأغاطوقل، ويجتاز إلى البحر الأفريقي سنة 236 ق.م. فتكون هذه ثاني مناسبة يصف لنا فيها المؤرخون أحوال البربر المجاورين لقرطاج. فتتعرف على الليبيين الخاضعين لسلطة هذه المدينة.

ثم يحتمد الصراع بين روما وقرطاج أثناء الحربين البوبيقيتين الأولى والثانية ويجتاز شيبو إلى أفريقيا مبحراً من الجزيرة الإيبيرية قصد إيجاد حلفاء ببربر ضد أعدائه. فيتهزها المؤرخون فرصة ثالثة ويقدمون لنا الجماعات المقيمة غرب التراب القرطاجي والتي كانت تسمى كلها آنذاك بالنوميد وتنقسم إلى قسمين: المسيلة شرقاً والمزيلة غرباً<sup>(1)</sup>. تتلخص أخبار تلك الحقبة في سيرتي رجلين، يمثل كل واحد منهما إحدى الجماعتين البربريتين: ماسينيسن الزعيم المزيلي وسيفاكن الزعيم المزيلي. يسوق المؤرخون القدامى أخباراً طويلة حول ماسينيسن، جاعلين منه بطل مغامرات شيقة، ليست في الواقع سوى إنعكاسات لسياسة روما في المغرب، بل يرويها بوليب، المؤرخ اليوناني، ضمن تاريخ عائلة شيبو التي يعترف بالولاء لها الزعيم الناميدي والمؤرخ اليوناني معاً. قد يتنازع المؤرخون إلى ما لا نهاية حول السؤال التالي: هل استغلت روما ماسينيسن للقضاء على قرطاج أم بالعكس استخدم ماسينيسن روما لبناء دولة ناميدية قوية بقصد توحيد شمال أفريقيا بعد استيعاب الحضارة البوبيقية؟ (انظر فرانسوا دوكريه ومحمد فنطر. أفريقيا الشمالية في القديم، 1981)، لكن الأمر المحقق هو أن كل المبادرات كانت بيد مشيخة روما، بعد انتهاء الحرب البوبيقية الثالثة سنة 202 ق.م. كان الرومان يستطيعون في أي وقت توقيف أي حركة يشمون فيها خطراً على مصلحتهم.

بعد تدمير قرطاج سنة 146 ق.م. نطلع على وقائع كثيرة تقع فوق أرض المغرب، لكنها في الحقيقة جزء لا يتجزأ من الحروب الأهلية الرومانية التي انتهت بانهيار النظام الجمهوري. نرى مشيخة روما تفصل في قضية خلافة ماسينيسن وتوزع السلطة بين أبناء الملك الثلاثة. فيتسبب هذا الحل بعد

(1) نعرف الأسماء المذكورة على الشكل التالي: النوميد ج ناميدي، المسيلة ج مزيلي، المزيلة ج مزيلي.

ثلاثين سنة في أزمة تؤدي إلى سقوط المملكة الناميدية وإلى ثورة يوغرشن، أحد حفدة ماسينيسن. بعثت روما لإخماد الثورة جيوشاً جرارة قادها على التوالي ميتيلوس وماريوس وسيلا. نقرأ عند سالوست اطوار هذه الحرب الطويلة الشاقة، فنجدها تعبّر عن تناقضات الجمهورية الرومانية بقدر ما تروي قصة ثورة يوغرشن. فقد يكون هذا الأخير قد خطط فعلاً لتوحيد البربر وطرد الرومان، لكن يستحيل أن نجد لهذا الهدف صدى عند المؤرخ الروماني الذي يذكر أعمال يوغرشن لغرض واحد هو إصدار أحكام قاسية على زعماء روما وهي في دور الانحطاط.

لا نقول أن سكوت سالوست يدل على عدم وجود أي مشروع توحيدي وتحريري في ذهن يوغرشن، بل نقول إن الوثيقة المكتوبة، وهي وثيقة رومانية لا يمكن أن تسوق الأخبار من وجهة نظر مغربية. وهذا أمر بدائي.

في القرن الأخير ق.م. كانت أفريقيا موزعة سياسياً بين المقاطعة التي تحكمها مباشرة روما وملكتين شبه مستقلتين: مملكة بونخوس غرباً، وشرقاً مملكة هيمسعل الثاني الذي خلف جاودا. نلقط نظرات عابرة حول هاتين المملكتين عندما يتحالف الأمراء المغاربة مع رؤساء الأحزاب ويشاركون في حروب روما الأهلية. مما جر عليهم ويلات كثيرة. إضطر سنة 46 ق.م. يوبا الأول، الذي خلف على العرش هيمسعل الثاني، إلى الانتحار بعد انهزام حليفه الروماني. فضلت روما الأراضي الميسيلية إلى مقاطعة أفريقيا الرومانية. وللسبب نفسه انتهى حكم بونخوس الذي خلف بونخوس الأول. جاء بعد بوجود بونخوس الثاني وعند مماته سنة 33 ق.م حكمت روما مباشرة المغرب بكامله إلى غاية 25 ق.م. ثم اقتضت سياسة يوليوس قيصر أن ينصب على عرش موريتانيا ملكاً مسيلياً، فاختار يوبا الثاني الذي حكم تحت المراقبة الرومانية من 25 ق.م. إلى 23 ب.م. وحكم بعده بطليموس إلى سنة 40. لم يكن أحد منهما مستقلًّا فعلاً.

مات بطليموس، ربما اغتيل بأمر من القيسير كلود، وضمت روما نهائياً موريتانيا، إلى أمبراطوريتها. أثناء القرنين التاليين لا نستطيع فصل تاريخ المغرب عن تاريخ الجيش الروماني الذي كان في الحقيقة تاريخ سلسلة متصلة من الثورات.

وقدت أول ثورة في ناميديا سنة 17 ق. م. تحت قيادة تاكفارن، ورغم أن موريتانيا كانت لا تزال مستقلة قانونياً فإنها شاركت في الثورة. يجب أن نسجل هنا الملاحظة التالية: نستقي أخبار ثورة تاكفارن أساساً عند تأسيت الذي لا ينazu أحد في عقريته كمؤرخ. لكننا نحس ونحمن نقرأ تاريخه أنه يستوحى باستمرار أحكام سالوست في ذكر أخبار ثورة يوغرثن. فيظن المؤرخ المعاصر أن لا فرق بين الثورتين. ويستتتج أن أحوال البربر قارة وتاريخهم راقد. هل يصح أن نأخذ ميل المؤرخين القدماء إلى تقليد سابقيهم برهاناً على أن المجتمع البربرى نفسه لا يعرف التغيير؟<sup>(1)</sup>.

نجد المؤرخين يتكلمون عن فرات هادئة في أفريقيا الرومانية. يتضح عند التدقيق أن تلك الفرات هي التي كانت فيها القلائل مقتصرة على موريتانيا، دون ناميديا، ومحصورة في حدود الاضطراب العادي، لأن الواقع هو استمرار الثورة بشكل أو باخر.

انفصلت موريتانيا الطنجية (شمال المغرب الأقصى) عن الحكم الروماني سنة 180 م. وشرع السكان يهاجمون بر العدوة. ثم زادت الثورات حدة وانتشاراً سنة بعد سنة حتى استغلت ناميديا بدورها سنة 235 إنحلال السلطة وانضمت إلى العصيان. فعمت الفوضى المغرب كله، بما فيه المقاطعة التي كانت تحكمها مباشرة مشيخة روما. في سنة 285 م اعترف الأمبراطور ديوكلينييان بالواقع فأمر بإجلاء الجيش عن النصف الغربي، أي عن الموريتانيتين، الطنجية والستيفية. إلا أن الأمور لم تستقر في الجزء الذي احتفظ به، إذ أدت الأسباب نفسها إلى التتابع نفسها. نقرأ عند المؤرخين أن فيرمونس ثار سنة 372 في موريتانيا. أين توجد يا ترى موريتانيا هذه؟ في شرق الجزائر الحالية. الاسم إذن لا يدل على بقعة محددة بقدر ما يدل على حالة سياسية وإدارية، لنقل أمنية، من منظور السلطة الرومانية. قاوم فيرمونس الرومان أربع سنوات ثم انهزم. ومن خلفه في الحال؟ أخوه جلدو الذي كان قائداً للجيش الروماني من 385 إلى 393. ثار جلدو بدوره سنة 396 واستولى على عقارات الأمبراطور ونبلاه الرومان ووزعها على الأهالي.

(1) تصح الملاحظة نفسها على مؤرخي الفترة الإسلامية.

يمكن أن نحكى وقائع هذه الثورات المتواتلة من زاويتين مختلفتين: إنها تمثل من زاوية الجيش الروماني سلسلة من الانتصارات المجيدة، ومن زاوية الثوار مقاومة بطولية استرجعت الوطن السليب شبراً شبراً. لكن الواقع، من وراء التأويلات المختلفة، هو أننا لا نملك سوى رواية القواد الرومانيين الذين يسمون أعمالهم بالعقل والتقوى وأعمال خصومهم المغاربة بالغفوة والاضطراب. إننا لا نعرف مباشرةً أهداف ودافع الثوار. لذا، لا نقبل بدون نقاش أحكام قواد روما وورثتهم المعاصرين. فلا نقول مثلهم إن تلك الحروب كانت مواجهة حتمية بين الحق والباطل، وإنها انتهت بانتصار البداوة على الحضارة والغريرة على العقل، وهو أمر مؤسف وطبيعي في ظروف أفريقيا. كم من حكم نقرأه عند الدارسين، ظاهره اعجاب بحرية البربر وباطنه تمجيد وإكبار لروما!

### الادارة الرومانية

يستطيع القارئ، اعتماداً على ما قلنا عن تنظيم الجيش الروماني، أن يتken بدور التجنيد في رومنة البربر ويدور أفريقيا في اقتصاد الامبراطورية.

يصلح كل جيش لإدماج أبناء الشعب في الطبقة الحاكمة بما يلقنهم من انضباط وما يفرض عليهم من لغة وما يخلوهم من امتيازات. كان الفرد من أهالي أفريقيا يمنح، بعد أن يقضى خمس وعشرين سنة في الجنديّة، حق المواطنة الرومانية، ويعطى، بصفته من قدماء المحاربين، قطعة أرض يستغلها داخل مستعمرة رسمية. هكذا كان الجيش يرث الناس ويهرث الأرض.

بعد القرن الأول ب.م، الذي قام أثناءه الأباطرة الفلافيون<sup>(1)</sup> بإعادة تنظيم الادارة (مارسل لوغلي، 1968، ص 201-246)، استطاع الجيش خلال القرن الثاني أن يوسع المنطقة الخاضعة لحكم روما، خاصة في الجنوب الشرقي، متوجلاً في الصحراء التي كانت آنذاك أقل جفافاً. وأصبح السد الأمني (الليمس) وسيلة لتوسيع وتركيز عملية التعمير، هكذا يراه اليوم أغلب الباحثين. فيتساءل المرء في هذه الحال: أولم يكن الهدف الأول منه هو تربية الجنود ليكونوا معمرين مخلصين لأغراض روما؟

<sup>(1)</sup> حكموا روما من سنة 70 ب.م إلى 96 ب.م.

أثناء القرن الأول حظيت زراعة القمح وحدها بتشجيع الإدارة، إذ كانت إيطاليا مكتفية بما تنتج من مواد أخرى. في القرن الثاني بدأ المعمرون يغرسون الزيتون والعنب، مع مواصلة توسيع المساحات المبذورة قمحاً، في هضاب الجنوب الشرقي. إهتم الرومان بالشعير للعلف، واستغلوا فوق اللازم الغابات لأنهم كانوا في حاجة إلى كميات هائلة من الخشب لتسخين الحمامات، مما أضرَّ كثيراً بالترابة والثروة النباتية.

لم يتفق الباحثون حول مستوى إنتاج القمح في أفريقيا والنسبة المصدرة منه إلى روما. توصل جيليسير شارل - بيكار إلى بعض الأرقام (1956، 1956)، وشارل صوماني (1956) إلى أرقام أخرى، لكنهما يعترفان معاً أن روما كانت تستغل أفريقيا استغلالاً لا مزيد عليه ولا ترك إلا البسيير لسد حاجيات الأهالي. ولم يتغير هذا الوضع أثناء القرن الثالث رغم ما لحق الحكم المركزي من ضعف، لأن حبوب أفريقيا أصبحت ضرورية لتزويد روما بالمؤن بعد أن خصص إنتاج مصر، المقدر بنصف إنتاج أفريقيا، لتمويل العاصمة الجديدة القسطنطينية، وأن زراعة صقلية دخلت في طور انحطاط ملحوظ. لم يعرف المغاربة مهلة إلا حين كانت تقطع المواصلات مع إيطاليا، كما فعل جيليلدو في نهاية القرن الرابع والوندال طوال القرن الخامس.

يعطينا التشريع العقاري والجبائي فكرة على الحالة الاجتماعية في أفريقيا. فنلاحظ مركزة (احتكاراً) هائلة للملكية العقارية بين يدي الامبراطور وكباريات العائلات الاستقراطية، (فان نوستراند، الملكية الامبراطورية في أفريقيا الفنصلية، 1925). انتهت روما كل حرب قامت بها، ضد قرطاج ويونان وبيونيا الأول واتاكفارن وأيديميو<sup>(1)</sup>، لتسود على أراضٍ واسعة في ناميديا. أما في موريتانيا فكانت المصادرات العقارية هي سبب الثورات المتواتلة. إستفاد من العملية أناس غرباء عن المنطقة أو ولدوا فيها ثم نزحوا عنها عند أول ترقية في السلم الإداري. في الجزء الشرقي من المغرب، الذي عرف الحكم الروماني منذ زمان طويل، كان يشرف على الضياع نظار ينظمون عمل الأقنان والمياومين. أما في الجزء الغربي الذي ضم مؤخراً

(1) ثار أيديميو في موريتانيا أي المغرب الأقصى بعد قتل بطليموس سنة 44 ب.م.

للامبراطورية، فكان يسمح لرجال أحرار، ربما أصحاب الأرض أنفسهم، بفلاحة الأراضي التي أصبحت عمومية (أراضي الميري)، مقابل أداء الخراج. أما الملاكون الأحرار ونصف الأحرار فكانوا يؤدون ضرائب، عادية وطارئة، زيادة على الخراج.

كان المزارعون يدفعون قسماً من الضريبة العقارية عيناً، لتزويد العاصمة بالحبوب (يعرف باسم الأنونة). أثناء القرن الرابع استغل الملاكون الكبار ضعف السلطة المركزية ونفوذهم في الإدارة المحلية، فتصلوا من أداء واجبهم وتركوا الأنونة كاملة على كاهل صغار المزارعين.

كان إنتاج الحبوب كله في صالح روما، وكذلك كان التوزيع. فتجارة القمح والزيت والخزفيات احتكرها مواطنون رومان نظموا أنفسهم في جمعيات حرفية تمكن الدارسون من وصفها وصفاً دقيقاً.

يعطينا تحليل الشرع الروماني، مع أنه يهم الأباطورية كلها ولا يخص إفريقيا وحدها، فكرة على الحياة الاقتصادية والاجتماعية في بلاد المغرب، خاصة القسم الشرقي الذي مكث طويلاً في قبضة روما. هذا أمر لا نزاع فيه. لكن يجب أن نحترز ونتجنب الأخطاء التي ارتكبها بعض الدارسين الذين لا يضبطون قوانين الإقتصاد والذين لا يميزون بين الإنتاج والت التجارة من جهة ومستوى المعيشة من جهة ثانية. نذكر مثلاً على ذلك ما كتبه أوجين البيرتني في مقاله (شهادة اغسطين على ما تمتّع به إفريقيا من رخاء نسبي في القرن الرابع، 1930)، واستشهاد كورتسا في كتابه «الوندال وافريقيا» بالقوانين الرأسمالية كما لو كانت تطبق مائة بالمائة على الإقتصاد القديم. يقول: «إن إفريقيا الرومانية كانت البلد المصدر للحبوب، مما يدل على أن الإنتاج فاق كثيراً الاستهلاك» (ص 109 و 321). هذا خطأ واضح لأن أمثلة كثيرة بيّنت لنا أن البلاد المستعمرة ذات الاقتصاد البسيط قد تعرف في الوقت نفسه فائضاً مستمراً في الميزان التجاري وانخفاضاً مستمراً في مستوى معيشة الأفراد. صحيح أن النميات تدل على أن النقود كانت تصدر بكثرة من إيطاليا إلى إفريقيا، وتشير الآثار الباقية على حياة بلد حتى في المدن المتوسطة. مع هذا قد تمثل هذه الأمور رومنة سطحية لا علاقة لها بالأوضاع المادية والأدبية

الحقيقة. نستنتج من دراسة التشريع، الوضع النظري الذي كان من الممكن أن يتمتع به الملوك الأهلاني والعمال المياومون، لكن هذا تخمين ونكتهن أكثر مما هو استنتاج مباشر. لا نملك أية وسيلة لنسمع رأي الأفارقة في نشاط روما «التمدیني»؛ ذلك النشاط الذي يعني به البعض بدون أدنى تحفظ.

### تاريخ الكنيسة

حلت الكنيسة المسيحية، ابتداء من القرن الثالث، محل السلطة الامبراطورية على مستويات عديدة. استفاد الباحثون من المؤلفات التي انتصرت للدين المسيحي، من أخبار شهداء النصارى، من وثائق المجامع الكنسية، من القوانين الامبراطورية ذات الطابع الديني، لسبر أعمق روح الأفارقة، ومعرفة مدى تعلقهم بالكلثكة وخصائص كنيستهم المحلية.

تصور لنا مؤلفات النصارى الأفارقة مسيرة الكنيسة. كانت أيام ترطوليان (245-247) تعارض السلطة الرومانية معارضة عنيفة، إلى حد رفض الانخراط في الجندية، ثم انتهت أيام أغسطين (354-430) إلى التفاهم والتعايش معها. فأصبحت كل من السلطتين، المدنية والدينية، تعرف بنفوذ الأخرى المطلق داخل النطاق المحدد لها.

يعتقد جل المؤرخين المعاصرین أن الدعوة إلى الدين الجديد بدأت أثناء القرن الثاني داخل جماعات شرقية في المدن الساحلية. ثم نقلها الجنود إلى المدن الداخلية الصغيرة، وقوة الامبراطورية في أوجها واستغلال شمال أفريقيا على أشده. مهما يكن من أمر دور الطبقات الفقيرة، المدنية والريفية، في نشر تعاليم النصرانية، فما لا شك فيه هو أن المسيحيين كانوا آنذاك يعادون سلطان روما، وأن الأساقفة المغاربة كانوا يميلون إلى الاستقلال ويرفضون سيطرة أسقف عاصمة الامبراطورية عليهم. حين تصالح قادة الكنيسة الأفريقية مع الامبراطور بقيت الرعية وفيه لما تعودت عليه من استقلال ومن حماس للاستشهاد ومن عداء للطاغية الديجالي، حاكم روما. تهافت المغاربة على الحركة الدوناتية (نسبة إلى الأسقف دونات) المنشقة وأعطوا لكتنيستهم المحلية صبغة قومية واضحة دون أي اعتبار لمفهوم الكلثكة، أي الجماعة، محور كل مسيحية تكيفت مع واقع التفاوت الاجتماعي.

تسبب الانشقاق الدوناتي مدة قرن كامل في مواجهات دموية كثيرة. قاد المعركة من الجانب الكاثوليكي أغسطين، متکلاً اتكالاً كلياً على السلطة المدنية ومستفيداً من الرعب الذي استولى على كبار الملاكين بسبب ما احتوت عليه الحركة الدوناتية من أهداف ثورية اجتماعية. انتصر أغسطين سنة 412 لكنه لم يستلذ بالانتصار إلا مدة قصيرة. استولى على أفريقيا الشمالية سنة 439 الوندال الموالون لبدعة أريوس فاستغلوا ضد الكاثوليكين تلك الوسائل العنيفة التي استعملها هؤلاء ضد الدوناتيين. انتقمت الكنيسة الأفريقية لنفسها في النهاية، باستدعاء البيزنطيين واعانتهم على طرد الوندال، لكن بعودة المنطقة إلى حظيرة الامبراطورية فقدت الكنيسة الاستقلال الذي ما فتئت تحارب من أجله منذ أواسط القرن الثالث.

لا أحد ينكر أهمية المؤلفات والأثار والنقش المسيحية لمعرفة الفترة الفاصلة بين القرن الثالث والقرن السابع (م). لا يجد المؤرخ وثائق غيرها تتصل بالجزء الغربي الذي جلا عنه الجيش الروماني أيام ديرقلزيان، ولا توجد معلومات حول الطبقات الفقيرة، المهملة عادة في التاريخ الرسمي، إلا في مجموعة أخبار الشهداء، رغم ما فيها من مزاعق استطاع النقد الحديث أن يتتجاوزها.

غير أن هناك نقطة منهجية لا بد من الإشارة إليها. مهما كان ميل الدارس الذي يستخدم الوثائق المسيحية، أكان مع الكثلكة يمجد الروح القدس، مثل كاركوبينو (م.ن، ص 301)، أو كان ضدتها، أي ضد كنيسة الأساقفة الذين تنكروا للطموح المستضعفين، مثل كورتوا الذي استعار في هذه النقطة أحکام جولييان، الواقع هو أن ذلك الدارس يرى المغاربة من خلال منظور الكنيسة كما رأهم غيره من منظور الامبراطورية. وتزداد صعوبة التأويل في المنظور الجديد لأن الواقع لم تعد تلونها مصالح مادية واضحة، بل مصالح أبدية خفية.

لذا كثرت المناقشات الحادة بين الباحثين. إذا قال مؤرخ يساري إن المغاربة اعتنقوا المسيحية في القرن الثاني والدوناتية في القرن الرابع تعبيراً عن معارضتهم للسلطة الرومانية، أجابه زميله المحافظ أن هؤلاء «المعارضين»

كانتوا في معظمهم يسكنون المدن ويحيون حياة الموسرين من الرومان. وإذا بحث آخر في كتابات ترتوبيان وأغسطين وأوبيات الميلي<sup>(1)</sup> للكشف عن خصصيات الذهنية البربرية، عارضه غيره قائلًا إن نسب هؤلاء الرجال الأفذاذ غير محقق، وإن أي ثقافة دينية توحد عادة بين الأقوام والأجناس. لكي نستخلص من أفكار ترتوبيان أو دونات الواقع المجتمعي والقومي في شمال إفريقيا لا بد لنا من قفزة معرفية لا نقدم عليها إلا إذا كنا مقتنيين مسبقاً بوجاهة النظرية القائلة بأن الذهنيات تحددها الماديات. وحتى في هذه الحال يدرك الواقع إدراكاً عكسيًا، أي يثبت وجوده بانعدام أو تغيير ما سواه. نضطر أن نؤرخ للكنيسة عامة قبل أن نستتّج بعض المعلومات حول المغاربة المسيحيين. والدليل على ما نقول هو التناقض الذي سقط فيه جان - بير بريسون الذي توصل، انطلاقاً من الوثائق نفسها، إلى خلاصتين متعارضتين. كتب سنة 1948 (مجد ومآسي الكنيسة الأفريقية)، كله إشادة واعجاب بها، وسنة 1958 (المسيحية والتزعة الاستقلالية في إفريقيا الرومانية) الذي تضمن عدداً لا يحصى من الأحكام السلبية.

تحدثنا إذا كل وثائق الفترة الرومانية عن الأمبراطورية. إن الآثار كالطرق والخندق<sup>(2)</sup> والمعسكرات والأنصاب الميلية<sup>(3)</sup>، إن المسکوكات المحلية والأمبراطورية، إن التقوش الدينية والتذكارية والعقودية، كلها تبقى في نطاق الاحتلال الروماني. نعرف جيداً حياة المالكين العقاريين والتجار الاحتكاريين والأساقفة (وجميع هؤلاء رومان)؛ نعرف حياة المدن بمن فيها من جنود ورقيقين وخدم وصناع؛ أما الساكن الأصلي فإننا نجتهد لتخيله عالماً فوق ضياعة كبرى، مؤدياً ضربة القمع، محاصراً في الأوراس، طريداً وراء السد الأمني دون أن نراه أبداً رؤية واضحة مباشرة.

إننا سعداء بأن تكون الوثائق قد احتفظت بظل وجود المغربي فوق أرضه. لكن هذا لا يجعلنا نرتدي لباساً خادعاً ونملأ تاريخنا بمفاخر غيرنا.

(1) بدأ يكتب ضد الكنيسة الدوناتية سنة 366 م قبل أغسطس.

(2) حفر كان وراء الليمس (السد الأمني) زيادة في الاحتراز ضد غارات الثائرين ضد روما.

(3) أحجار كانت تنصب طول الطرق على رأس كل ميل.

## II

لخصنا في القسم السابق الواقع التي اتفق عليها المؤرخون منذ زمان طويل، إذ إن ما تحفل به المجالات المتخصصة من كشف أثرية ونقشية لا يزيد على توضيح نقاط تفصيلية لا تغير شيئاً من المنظور العام. إن هذه التوضيحات هي التي تدفعنا إلى التساؤل: هل تنتهي الواقع المذكورة إلى صميم التاريخ المغربي؟

لقد توالى على شواطئ المغرب موجات استعمارية. إلى أي حد توقف مدها؟ إلى أي عمق وصل تأثيرها؟

### مدى التوسع

أحرزت الدراسات الفينيقية منذ الحرب العالمية الثانية تقدماً باهراً بسبب كشف أثرية مهمة دفعت الباحثين إلى تضخيم التأثير القرطاجي على المجتمع المغربي. يقولون، مع أن الحفريات لم تثبت إلى الآن كل تكهناتهم، إن الفينيقيين أسسوا، بين 1300 و1000 ق.م، سلسلة من المتاجر المنتظمة من سبراطة إلى الصويرة. ويقولون أيضاً إن قرطاج أستطاعت فعلاً في التاريخ المذكور في الأخبار (814 ق.م) لكن في موضع كان الفينيقيون يقيمون فيه منذ ثلاثة قرون على الأقل. الحدث البارز في رأي المؤرخين المعاصرین هو ما حدث في القرن السادس ق.م حين أصبح الفينيقيون المستوطرون في أفريقيا ينظرون إلى قرطاج كوطنهم الأصلي. عندئذ قبلت حضرة موت (سوسة)، وتبازا، وليكسوس (العرائش) وموغادور (الصويرة)، والعديد من

المتاجر، التي كانت ثانية آنذاك ثم ازدهرت في العهد الروماني، أن تندرج ضمن امبراطورية تجارية قادتها ونمتها قرطاج، إلى أن أصبحت بمثابة حزام يشد شمال إفريقيا من سيراطة شرقاً إلى جزيرة قرنة (قبالة وادي الذهب) غرباً، حزام يربط في الواقع بين منافذ الطرق الصحراوية.

إن جميع من يكتب عن أمبراطورية قرطاج يستعمل أسلوباً عاطفياً رناناً يدعو إلى الدهشة. تقول مادلين هورس - ميدلين: «كان البوبيقيون بنظرهم إلى التجارة والتعمير يتقدمون على عصرهم بآلاف السنين». (قرطاج ص 114-115) هل في الكشف الأثري ما يدعم هذا الرأي؟ إن ما جناه الأثريون من الحفريات التي قاموا بها في فينيقيا نفسها وفي جزر وسواحل المتوسط تخص ذهنية الفينيقيين وطقوسهم الدينية وحياتهم العائلية. لهذا قالوا إن عقليتهم شرقية وإن ديانتهم محافظة تقليدية - كما يحدث عادة في المستعمرات بالقياس إلى الوطن الأصلي - وإنهم يميلون إلى الشهوات وإن ذوقهم بسيط غير متتطور. (شارل - بيكار. الحياة اليومية في قرطاج، ص 68). أما كشف ليكسوس وموغادر فإن تاريخها غير محدد ومحتوها عادي جداً. أين انبثقت إذن فكرة الامبراطورية الفينيقية التجارية؟ من الأدبيات، وبالضبط من نص غامض يعرف برحالة حنون. في هذه النقطة لم يطرأ أي تقدم منذ أيام غزيل.

عرف المؤرخون منذ زمان بعيد أن الفينيقيين اتجهوا نحو الغرب بحثاً عن المعادن وتحققوا أن المعden الذي كانوا يجلبونه من الجزيرة الأيبيرية هو القصدير، فتساءلوا: ما هو المعden الذي يوجد في إفريقيا ويعادل قيمة قصدير أوروبا؟ وأجابوا في الحين: الذهب. فرضية مقبولة. لكن عندما قيلت وكررت لم تتحفظ بصفة الفرضية بل عادت وكأنها حقيقة يقينية. ثم جاء كاركوبينو وأفرغها في أسلوب جذاب فلم يجرؤ على مناقشتها بعده إلا القليلون مثل ر. روسو (1949) وغبريل جرمان (1957). نرجع الآن إلى مقال كاركوبينو ولتصفحه. ماذا نجد فيه؟ ثروة زاخرة من المعلومات التفصيلية. غير أن المنطق الذي يتنظمها ضعيف إلى حد أننا نتساءل كيف تم أن أخذله الباحثون بجد. يبرهن الكاتب صفة بعد أخرى على أن تجارة الذهب أمر محتمل دون أن يقيم الدليل على أنها حصلت بالفعل، والدليل القطعي في هذا

الميدان لا يمكن أن يكون سوى سلسلة من الكشوف الأثرية. يثبت كاركوبينو في نهاية المطاف أن الفرضية مفيدة لحل الغاز نص رحلة حنون، لكن هذا العمل يهم الأديب اللغوي، لا المؤرخ، وفائدته محدودة إذا قيست بالشكل المطروح: هل تعاطى القرطاجيون فعلاً تجارة وصلت إلى حجم نستطيع معه أن نتكلم على سوق ذهبية بونيقية؟ لكي تقام سوق بالمعنى الكامل لا بد من طرق وقوافل ومستودعات ومعاملات، وهي ما لا يحدثنا عنها الكاتب لأنه مشغول فقط باستدلال عكسي: إذا لم نقبل الفكرة المقترحة فلن نفهم النص، لكن توضيح النص لا يقيم الدليل على صحة الفكرة. ثم هناك معلومة تزيدنا حيرة على حيرة. يظهر أن القرطاجيين تأخروا قرنين كاملين قبل أن يستعملوا النقد الذي اخترعه الإغريق في القرن السادس (شارل - بيكار، 176-177).

إذا صح أنهم كانوا ينقلون الذهب لا لغرض سوى كنزه في مدينة قرطاج، أي فائدة في الكلام على سوق ذهبية في المغرب الأقصى أو غيره من البلدان؟

تجارة الذهب عن طرق البحر إذن مجرد تخمين. ماذا عن التجارة البرية؟ هنا يرجع البعض إلى نصوص غامضة تقول إن خزينة قرطاج كانت تجني أثناء القرن الثاني ق.م في كل يوم وزنة تتراوح بين 27 و 20 كيلو من الذهب ضريبة على ناحية طرابلس. بما أن الناحية المذكورة قاحلة يستنتاج أولئك الباحثون أن الأمر يتعلق حتماً برسوم على تجارة صحراوية تمر على الطريق التي تربط بورنو وموانئ سرتة والتي تراقبها قبائل الغرمان. ثم يسوقون زيادة في الاستدلال، أحدهما لاحقة كاحتلال واحدة جرمة سنة 70 م وحملة الجيش الروماني التي انتهت بعد مسيرة أربعة شهور باحتلال واحدة أجيسما التي يعتقد أنها في السودان. لا ينكر أحد وجود علاقات بين قرطاج وقلب أفريقيا، إذ نسمع عن جلب ريش النعام والعيدي، لكن ليس لدينا أي دليل على أهمية هذه التجارة وانتظامها ولا على دور الذهب فيها.

لا يدع القسم الثاني من بحث كاركوبينو محلًا للشك حول أصل الفرضية الفائلة بأن قرطاج كانت امبراطورية تجارية. لم تأت لتوج سلسلة من الكشوف الأثرية وغير الأثرية التي تم الاتفاق على تأويتها، بل ليست سوى سحب على فترة سابقة لواقع تم في فترة لاحقة، وذلك الواقع هو الامبراطورية التجارية التي أسسها البرتغال في القرن الخامس عشر. لذا، وإلى أن يثبت

العكس، نتشبث بالقوله البليغة: إن قرطاج «سفينة راسية على شاطئ إفريقيا». تتمتع بتأثير لا ينكر على المؤسسات الفنية الأخرى دون أن يصل التأثير إلى ما يتخيله الكثيرون بلا حجة من سلطة تامة وإن كانت غير مباشرة.

كم كانت مساحة المنطقة الخاضعة لقرطاج؟ يقال إن هذه شرعت في التوسع برأً خلال القرن الخامس ق.م، عقب فوز الإغريق سنة 480 في معركتي هيميرة وسلامين وما تلا ذلك الفوز من حالات مظفرة. حينئذ نقض القرطاجيون معاهداتهم مع أمراء البربر وأخذمدو بقصوة كل ثورة ضدتهم ثم احتلوا الأراضي الواقعه شمال تونس الحالية. تقدر مساحة الأرضي التي أصبحت بونيقية بحوالي 30.000 كيلو مربع. غير أن هذا التقدير يعتمد على معلومات لا تتعدي القرن الثاني ق.م، عندما تدخلت روما، بعد انتهاء الحرب البونيقية الثانية، لجسم الخلاف بين ماسينيسن وقرطاج حول الحدود. أما كيف تطورت الأمور قبل ذلك التاريخ فهذا ما لا يعرف بدقة. تتوفر لنا معلومات لا يأس بها عن المنطقة الممتدة في الشمال الشرقي من طبرقة إلى رأس ديماس وعن الشريط الساحلي الذي يربط نابل بطرابلس، أما ما عدا ذلك فلا نعرف عنه شيئاً. لا تنفعنا الآثار في هذه النقطة لأن تاريخها مجهول، ولا يمكن أن نعتبر أن المنطقة التي ورثتها روما سنة 164 هي التي كانت بالفعل تحت حكم قرطاج المباشر.

نعرف طبعاً أوضاع إفريقيا الرومانية معرفة أدق، دون أن تصل إلى حد اليقين التام.

يقدر كورتوا أن المساحة التي استولت عليها روما هي (350.000) كيلو مربع من مجموع (900.000) إذا ما اسقطنا الصحراء الكبرى وطرابلس التي لم تكن ذات فائدة اقتصادية. يظهر لنا أن المؤلف تساهل في التقدير حسب العناصر التي يسوقها هو نفسه أثناء المناقشة. إنه يعتبر أن السد الأمني، كما استقر في القرن الثاني، يحد المنطقة التي حكمتها فعلاً الادارة الرومانية، مع أن هذا أمر غير مسلم. لطرح من المفترض العجال والأراضي غير الصالحة لزراعة الحبوب وغرس الزيتون، أي التي لم تفدي اقتصاديات روما، نصل إلى (240.000) كيلو مربع، بمعنى أن المساحة التي تقترح عادة لعهد ديو قليزيان، حين تقلصت السلطة الرومانية، تمثل حسب كل القرائن،

المساحة المستغلة فعلاً حين كانت الامبراطورية في أوج عظمتها، أي في القرن الأول والثاني ب.م. لم يحتفظ الوندال إلا بالنصف (120.000 كيلو مربع)، أما البيزنطيون فإنهم لم يراقبوا سوى المدن وأحوازها.

يتطلع الباحثون، صوماني، كورتوا، جيلبير شارل - بيكار، بإعطاء أرقام عن اقتصاديات أفريقيا الرومانية. بجانب المساحة المذكورة آنفًا يقدرون إجمالي إنتاج الحبوب بـ (9) ملايين قنطار، وانتاج الهكتار الواحد بما بين قنطرين وربع وقطرين ونصف، والخارج العيني الأثونية بما بين (250.000) و (300.000) قنطار. يجب أن لا ننخدع بهذه الدقة الظاهرية لأن الأرقام تمثل تخمين كل باحث أكثر مما تمثل معطيات حقيقة، زيادة على كونها ناتجة عن تطبيق قوانين الاقتصاد الحديث التي قد لا تتطبق على الأوضاع القديمة.

يضمّن مؤرخو روما كل ما يتعلّق بها ويعمّون، بلا مرجّب، ما لديهم من معلومات محدودة. لن نسايرهم في تساهّلهم هذا. الواقع أن سلطة الأجنبي على أرض افريقيا تبدو دائمًا بين مد وجزر، مد نحو الجنوب الغربي وجزر في اتجاه الشمال الشرقي. توسيع قرطاج أثناء القرن الخامس، فتم أول جزر ضدّها وكادت أن تضيّع كل شيء تحت ضربات ماسينيسن أو وسط القرن الثاني ق.م. فأوقفت روما هذه الحركة الاستردادية وورثت سلطة قرطاج، فاستتب لها الأمر من وسط القرن الأول إلى نهاية القرن الثاني ب.م. بعدها بدأ جزر ثان ضدها وضد خلفائها ولم ينته إلا باندحار البيزنطيين في القرن السابع. حسب منظورنا هذا، تمثل فترة الاستقرار الروماني مجرد فاصلة، فترة استثنائية ضمن مدة الضغط الأجنبي التي دامت عشرة قرون.

### عمق التأثير

كان معظم المغاربة في العهد القديم يقطنون الشمال الشرقي. إذا كان التأثير الأجنبي قوياً هناك، أليس في ذلك عوض عن صغر المساحة؟ هذا هو رأي أغلب المؤرخين الغربيين الذين يقسمون إلى قسمين: قسم ينتصر للقرطاجيين وقسم للرومانيين. كل تطور حضاري يقع في شمال افريقيا يعزى إما لهؤلاء أو لأولئك دون أن يذكر للمغاربة أي دور في الموضوع.

هل لقن الفينيقيون والقرطاجيون المغاربة، زيادة على التعدين، الزراعة

وغرس الأشجار واستعمال العربة والكتابة والتنظيم المدني؟ لمدة طويلة أجاب المؤرخون بالإيجاب. كانت موضة التشيع للبنيقين عامة، ثم اختفت، ثم عادت قوية من جديد. تساق للبرهنة على الدور القرطاجي أدلة لغوية لا ثبت للفحص إذ تشير إلى أصل شرقي دون تخصيص. أما الآثار فإنها بالعكس تدل على أن المغاربة كانوا يزرعون القمح ويغرسون الزيتون والتين والكرمة قبل أن يتصلوا بالفينيقيين، وأنهم انتقلوا من البداوة إلى الحضارة قبل القرن العاشر ق.م، وأن هندستهم المائة غير فينية وغير رومانية.

يقارن كامبس المعلومات الأدبية والمعطيات الأثرية ليتهيي بعد نقد دقيق إلى الخلاصة التي انبع منها غزيل، عندما كانت موضة التحامل على الفينيقيين متفشية. فيقول: «تدل كل القرائن على أن المجتمع البربرى تعاطى الزراعة منذ نشأته». ثم يضع إصبعه على الغرض السياسي الذي يخفى الحماس للبنيقين: «هل من اللازم أن نفترض أن أبسط التقنيات الزراعية في المغرب من أصل أجنبي وأن البربر عاجزون عن أي مبادرة في هذا المضمار؟» (1960، ص 90-70)<sup>(1)</sup>. ويصل إلى نتيجة مماثلة فيما يتعلق بالكتابة وحركة التمدن: يوافق على أن قرطاج أثرت في تطورهما لكنه ينفي أن تكون سبب ظهورهما.

يقال عادة إن قرطاج عرفت خلال القرن الخامس «عودة إلى الأرض»، بابعاز من جينرال متلاعدي يدعى ماغو الذي أراد، فيما يبدو، أن يوجه aristocratiens إلى الفلاحة بعد أن نقصت وسائل الكسب في ميدان التجارة. ألف كتاباً في الموضوع حرصت، عند سقوط قرطاج، مشيخة روما على ترجمته قبل أن يأخذ ماسينيسن النسخة الأصلية. ويعزى ازدهار زراعة شمال إفريقيا لهذا النشاط البونيقي. ما هو نصيب هذه النظرية من الصحة؟

كان التراب القرطاجي ينقسم إلى قسمين: القسم الأول هو الشورى، الأرض العمومية، المحيطة بالمدينة، المغروسة بأشجار الفاكهة، والتي تخدمها جماعة من الرقيق. القسم الثاني هو الأرض التي يزرعها المغاربة، مقابل خراج يقدر بربع أو بنصف المحصول، وتحت مراقبة نظار قرطاجيين

(1) ان خلفيات كامبس من نوع خاص. لذا نراه يتقد بشدة خلفيات المؤرخين السابقين.

مسؤولين على جمع الضرائب وتجنيد القوات المساعدة. إنطلاقاً من هذا التصور للوضع العقاري نستطيع أن نستنتج أن ما قامت به قرطاج من ضغط سياسي هو الذي أرغم المزارعين البربر على رفع انتاج الحبوب، المسموح به وحده إلى غاية القرن الأول (م). كما أن خطر نمو قوة قرطاج أزعز إلى جيرانها في ناميديا أن يؤسسوا دولة ويتصلوا بأعدائها وينافسوا اقتصادياً. فوسعوا بدورهم نطاق زراعة الحبوب إلى أن يصل فائض انتاجهم سنة 50 ق.م ضعيفي فائض انتاج قرطاج سنة 150 (ج. وك. شارل-بيكار، ص 184). وهكذا اتسعت المساحة المبذورة في ناميديا على حساب المراعي وفي الجنوب لا بسبب إدخال تقنية جديدة بل بسبب تسابق سياسي. وهذا التطور الذي لم يكن في الحقيقة سوى إسراع لحركة موجودة سابقاً هو ما جعل المؤرخ اليوناني بوليب، مولى شيبو ونديم ماسينيسن، يقولون خطأ إن الأمير الناميدي هو الذي حضر شعبه. خطأ رددوه المؤرخون اللاحقون.

قام المغاربة بعدة ثورات ضد قرطاج: ثورة 396 ق.م، وثورة 379 وما بعدها، وثورة 240 التي كادت أن تقضي نهائياً على الوجود البوبيقي، ثم من 207 إلى 147 قام ماسينيسن بمناوشات كانت تتجدد كل عشر سنوات. كيف نتول هذه الانتفاضات؟ يأخذ بعض الدارسين بجد الجناس الخادع الحاصل في اللغات اللاتينية بين كلمتي: نوميد ونوماد<sup>(1)</sup>، فيقولون ببساطة إنها كانت ردات عنيفة من جانب بدو رحل رفضوا التحضر بالقوة. ولماذا لا تكون أعمالاً دبرها أناس يتعاطون الزراعة منذ أجيال، ترامت قرطاج على أراضيهم ثم استعبدتهم وأساءت معاملتهم؟

يصور لنا الباحثون الغربيون الاستعمار الفينيقي وهو يمدن المغرب بواسطة التجارة وتقنيات الزراعة، هذه صورة مبنية فقط على نصوص كتبها مؤلفون قدامى مولعون، كما هو معلوم، بغرائب الأماكن البعيدة، ولا تدعمها إلى حد الآن أدلة أثرية مقنعة. لا شك أن قرطاج أثرت في حياة المغاربة، الاجتماعية والدينية، غير أنها نستغرب أن ذلك التأثير لم يظهر بوضوح إلا في عهد الرومان. فنتساءل: لماذا حصلت البونقة، (أي التحلية بمظاهر

(1) أصل الكلمة نوماد اللاتينية من اليونانية ولا علاقة لها بكلمة نوميد، ساكن ناميديا.

الحضارة البونيقية) تحت ظل سلطة روما ويشجع منها؟ إن معالم الحضارة القرطاجية في المجتمع المغربي ناتجة بطريق ما عن سياسة روما. وليس من حق أي أحد أن يسحب واقعاً متأخراً على حقب أولى من تاريخ قرطاج.

### وماذا عن روما؟

نلاحظ احتراماً شديداً عند عامة المؤرخين عندما يتكلمون على دور روما في تطوير الحضارة المادية في شمال أفريقيا. يكتفون بالقول إنها عممت منشآت الهندسة المائية التي كانت موجودة من قبل. يقول أوجين البيرتيني: «عمل رومان العهد الأمبراطوري، بوعي أو بغير وعي، على استصلاح وتنظيم العالم كله، فاستهضوا كل بقعة للحضارة والرخاء». (افريقيا الرومانية ص 19) استصلاح، تعمير، تنظيم. كلمات تشير فقط إلى توسيع استعمال احتراكات الغير.

ينحصر مشكل الرومنة في ثلاثة مسائل: التمددين (أي تخطيط المدن)، انتشار اللسان اللاتيني، دور الجيش.

معلوم أن صورة سوقية منتشرة توحى بأن أفريقيا الشمالية كانت أكثر تmediinaً وحضارة ورخاء من إسبانيا وجنوب فرنسا. بيد أننا نشك في ذلك إذ لا نجد فيما نقرأ تمييزاً واضحاً بين المستوطنين الرومان والمغاربة الأصليين. كثيراً ما يقال إن النازحين من إيطاليا كانوا قليلاً وأقل منهم المواطنون الرومان وأن البربر كانوا يشكلون الأغلبية الساحقة من سكان المدن وأعضاء الجيش. ثم يشار إلى دور الأفارقة المتميز في السياسة والإدارة والثقافة كدليل قاطع على تقدم حركة الإدماج الثقافي. بيد أن العموميات ليست براهين والأمثلة الفردية قد تكون استثنائية. أو ليس لدينا تجربة الإسلام ودور الفرس داخل الخلافة العباسية؟ هل يحق لنا أن نستخلص من هذا أن الفرس قد تعربوا؟ بل العكس هو الراجح عندهنا: قد يدل نبوغ بعض الأفراد في مجال السياسة أو الإدارة أو الأدب على أن اللغة اللاتينية لم تكن منتشرة وأنها ميزة تستغل وتتكاها. أما ما يقال عن دور الجيش في عملية الرومنة فنلاحظ أنه كان مكوناً تقربياً من (27.000) جندي، وأن الخدمة كانت تدوم عشرين سنة، أي أن الجيش لم يكن يتجدد بسرعة. ثم لم يبق الجنود الأفارقة دائماً في أفريقيا

وكلما مكث الجندي طويلاً خارج وطنه إنعدم تأثيره في مجتمعه. صحيح أن الحفريات كشفت عن آثار ضخمة تدل على أن أصحابها كانوا أثرياء. لكن كيف نتحقق من أنهم قطنوا فعلاً أفريقياً؟

نصل الآن إلى تمدین افريقيا الشمالية تحت الحكم الروماني؟ يقال إنها كانت تحضن (500) مدينة، أستبنت قائمتها من وثائق أدبية وأثار ونقوش. نتساءل: كم عدد المستعمرات؟ وكم التجمعات الصناعية؟ وكم المدن التي تستجيب لمقتضيات المناخ والاقتصاد وتسكنها أغلبية من البربر؟ فلا نجد أجوبة واضحة.

يدعى كورتوا أن نسبة التمدن بلغت 60% من مجموع السكان (م.ن. ص 111). يتعجب هو نفسه من هذا الرقم المرتفع فيحاول دعمه بأقوال بعض الجغرافيين، إلا أن أقوالهم تنطبق على مستعمرات كانت في بدايتها شبه فارغة، لا على مناطق معمورة منذ زمن طويل كافريقيا الرومانية. الخطأ الحقيقي هو تطبيق مفهوم نسبة التمدن بمعنى الجغرافيين المعاصرین على المدينة القديمة التي كانت مؤسسة قانونية أكثر مما كانت ظاهرة اقتصادية واجتماعية.

وحتى لو فرضنا أن سكان المدن الداخلية كانوا في أغلبهم من البربر، لا يمنعنا هذا من التساؤل عن حقيقة دور اللغة اللاتينية، إذ تحدثنا النقوش على الحياة الرسمية فقط، لا على اللغات المحكية فعلاً. يبدو إذن في الختام أن المؤشرات التي يسوقها مؤرخو افريقيا الرومانية لا تقيم الدليل على عمق رومنة افريقيا لأنها تؤول على أساس تطور لاحق.

كانت تعيش تحت ظل الحكم الروماني طبقة من المغاربة البربر الأغنياء، مكونة من مدنيين وريفيين، متميزة عن الغوغاء وراغبة في الإندماج بالرومان. هذا أمر لا نزاع فيه. كم كان عدد أفرادها؟ إذ لا بد أن تتجاوز حداً أدنى إذا أريد لها أن تؤثر في المجتمع كله، سؤال أول مهم. سؤال ثانٍ أهم: ماذا كان حظ تحقيق رغباتها ضمن التراتيب الاجتماعية الرومانية؟ رغم الحالات الفردية الذي كثيرةً ما اعتمد عليها المؤرخون، يبدو أن النقلة<sup>(1)</sup>

(1) أي التحرك عبر السلم الاجتماعي، صعوداً ومهبطاً.

الاجتماعية كانت عسيرة وأن الطبقة المذكورة إصطدمت بالركود القانوني والاجتماعي ولم تلب رغباتها إلا في عهد متأخر جداً بعد أن تغيرت الأوضاع وفقدت هي نفسها حماسها للمواطنة الرومانية. يناقش البيرتيني توقيت إصدار قرار 212 الذي منح بموجبه الأمبراطور قرائلا (217-211) حق المواطنة لكل رجل حر يسكن الأمبراطورية، فيترك الانطباع أنه كان سابقاً لأوانه، الواقع هو أنه جاء بعد الأوان إذ كان تنازلاً فرضه تردي الأوضاع. جاء بعد أن عممت الفوضى النصف الغربي من إفريقيا وقبل عشرين سنة فقط من دخول النصف الشرقي بدوره عهد القلاقل والثورات. لما كان نظام الأمبراطورية قوياً وكانت رغبة المغاربة صادقة في الالتحاق به، كان التفاوت في الحقوق كبيراً بين أصناف المدن وبين طبقات كل مدينة. وعندما أبدلت الدولة هذا الجمود الاجتماعي ببعض المرونة وفتحت الأبواب للإندماج، كان كبار الملاكين قد أحرزوا على نفوذ مكثفهم من إفراج الاصلاح من كل مضمون. فأجلوا عنها وسلبوا دورها في مزج وتوحيد الطبقات وبذلك انحطت منزلة الأفارقة القاطنين بها أي بالمدن. ويبدو أن المسيحية إنتشرت أولاً داخل هذه الطبقة كما وجدت فيها الدعوة الدوناتية أول معتنقيها، أليس في هذا إدانة لحركة الرومنة بسبب تأجيلها المتكرر؟ إذا صرحت الاستنتاج تكون روما قد استغلت أغلبية المغاربة وفي الوقت نفسه خبيث آمال الأقلية الميسورة التي كانت مستعدة للإنضواء نهائياً تحت لواء عبقريتها التنظيمية. إستنتاج يرفضه بالطبع مؤرخو العهد الاستعماري الذين يرون في تنصير البربر توطيناً للرومنة.

يؤكد هؤلاء أن اعتناق النصرانية بدأ في أواسط القرن الثاني (م) وبسرعة جعلت ترتوليان يفخر بأن إخوانه في الدين يمثلون أغلبية سكان جميع المدن. ويستدلون على رأيهم بوقائع منها عدد الشهداء والمتمردين أثناء محن أواسط القرن الثالث وبداية القرن الرابع، إذ يدل عددهم الكبير على انتشار الدعوة إن كان لا يدل على عمق الإيمان. ومنها أيضاً طول الصراع بين الكثلكة والدوناتية الذي يشير إلى أن المشكل الديني كان ذا أهمية اجتماعية وإن كانت دوافعه روحية وفكرية، حسب رأيهم. ومنها المقاومة البطولية في وجه الإضطهاد الشرس الذي عم الكاثوليكين تحت حكم الملك حوربيش (482-484). ومنها غزارة الكشوف الأثرية والنقشية التي يرجع تاريخها إلى

العهددين الوندالي والبيزنطي. تدل هذه الواقع في نظر المؤرخين المذكورين على عمق إيمان البربر بالدين المسيحي فيستنتج البعض أن جنور النصرانية أعمق في أفريقيا منها في إسبانيا وبلاد الغال.

إلا أن هذا مجرد انتطاع، لا سبيل إلى دعمه بالأرقام. لقد اعترف الباحثون منذ زمن بعمق الوثائق في هذا المضمار. كل ما نستطيع استخلاصه من أخبار الشهداء ومحاضر المجامع الكنسية هو أين انتشرت الدعوة النصرانية (في الشمال الشرقي) وضمن أي شريحة اجتماعية (الطبقة الوسطى المدينية). أما آثار الكنائس الضخمة، إذا ما كان عددها دون رقم معلوم، فإنها لا تدل بالضرورة على كثرة وإيمان السكان المسيحيين، بل قد تدل فقط على ثروة من تبرع بتشييدها والذي قد يكون مستقرًا خارج أفريقيا. وفي كل الأحوال ترجع آثار الكنائس المكتشفة إلى تاريخ متاخر ولا تبعد كثيراً عن قرطاج، بل وجدت أكبر نسبة من الآثار والنقوش النصرانية في قرطاج نفسها، مما يلفت أنظارنا إلى علاقة التنصير بحركة التمدين. أما القول إن مسيحية الأرياف، كانت أهم من مسيحية المدن رغم أنها لم ترك آثاراً، فهذا تخمين لا يبرره انتشار الديانات التوحيدية الأخرى<sup>(1)</sup>. والقول إن الوضع السكاني يحتم أن تكون نسبة البربر غالبة بين المسيحيين وبالتالي أن تكون نسبة المسيحيين مرتفعة بين مجموع السكان، فليس بحجية ايجابية. يمكن بالعكس اعتبار سهولة الردة في القرن الثالث دليلاً على أن الدعوة مسّت أولاً الشريحة الغنية، أي الرومانية والإيطالية. والحركة الدوناتية؟ أولاً تدل أهميتها على انتشار المسيحية؟ يصبح الاستنتاج لو تتحققنا أن الجناح الشوري (أي جماعة الدوارين)<sup>(2)</sup> كان يتميّز فعلاً إلى الدوناتية ولم يكن فقط حليفاً ظرفياً لها.

على ضوء الملاحظات السالفة تنتظر من الدارسين أن يتحلوا بالحذر الشديد عند الكلام على عدد المسيحيين في أفريقيا. لكن ما نجده عندهم هو شطط كبير يرجع إلى استخدام غير مسبوّط للنقوش المسيحية انطلاقاً من ثلاث مسلمات:

(1) من المعلوم أن الإسلام السنّي انتشر ببطء في الأرياف والمناطق الجبلية.

(2) يطلق اسم الدوارين (بمعنى الذين يحومون حول مخازن الحبوب، على أرجح تأويل) على جماعة عمال زراعيين كانوا ثائرين ضد كبار الملاكين.

- الأولى أن كل أمير بربري وظف مهندساً يبدو مسيحياً، فهو مسيحي<sup>(1)</sup>.

- الثانية أن كل أمير يبدو مسيحياً يحكم بالضرورة على جماعة مسيحية.

- الثالثة أن كل فرد يعتقد أنه مسيحي يعيش بالضرورة بين جماعة مسيحية.

لماذا يطلب منا أن نعتبر هذه القواعد بدائية؟ (لو طبقناها مثلاً لتأويل أخبار انتشار الإسلام في أفريقيا السوداء في القرن التاسع عشر، هل تقبل منها؟). نسوق مثلاً واحداً على هذه الطريقة العجيبة نأخذه مما كتبه كاركوبينو حول نصرانية المغرب الغربي بين القرنين الثالث والسادس (م) (م.ن ص 288-301).

يبدأ بتسجيل مفارقتين: الأولى أن النقوش المسيحية المكتشفة في منطقتي وليلي ووهران، أي خارج الإمبراطورية آنذاك، تفوق عدداً نقوش منطقة طنجة التي كانت لا تزال خاضعة لسلطة روما، كما أن الكشف في ناحيتي غرب نهر الشلف فاقت كشف شرق هذا النهر مع أن الناحية الثانية أقرب إلى قرطاج، عاصمة الكتلة، والثانية أن الكشف كلها من تاريخ متأخر نسبياً. تتراوح توارييخ نقوش وهران بين سنة 450 و 651 (م)، ونقوش وليلي بين سنة 599 و 655.

عوض أن يرى في هذه الواقع غير المتوقعة واعزاً على الحيطة والحدر فإنه بالعكس يرى فيها دليلاً مباشراً على إيمان المغاربة القوي فيهتف معجباً: «يا لورع أهل موريتانيا (أي المغرب الأقصى)» ثم يختتم كلامه مؤكداً أن المسيحية انتشرت بالرغم من اندثار السلطة الإمبراطورية. تحمل كتابات وليلي المنقوشة ثلاثة مرات اسم يوليوس ومرة واحدة اسم يوليا. هل هؤلاء الأشخاص رومان أم ببربر أم غرباء عن المنطقة؟ لا يتردد كاركوبينو لحظة

(1) إذا اكتشف الباحث ثرثراً ينم على تأثير معماري مسيحي استنتاج أن الأمير الذي أمر بتشييده اعتنق المسيحية. لو طبقنا هذه القاعدة على آثار الاندلس لمي بداية ونهاية الوجود الإسلامي لتوصلنا إلى صورة مختلفة تماماً عن الصورة المعتمدة، إلى صورة خاطئة بالطبع.

واحدة ويؤكد أنهم برب. دليله الوحيد أن أحد زعماء بقاوة، جيران ومجيري وليلي، كان في أواخر القرن الثالث يتسمى ببوليوس. مع أن الوثائق التي تتحدث عن قبيلة بقاوة قليلة ومضطربة، فإنه يقول بدون أدنى تحفظ «بقي بقاوة وليلي أوفياء وفاء عنيداً للمسحية التي اعتقدوها أسلافهم منذ أربعة قرون» بأي مسيحية كانوا يدينون؟

الغريب هو أن المؤرخين المسلمين يؤولون الأحداث على النمط نفسه حينما يقولون إن قبيلة أورية استجابت لدعوة إدريس وأن سكان المغرب أصبحوا سينيين منذئذ. فيتعرض لهم باحثون غربيون مثل هنري تيراس بالفقد الساخر. لكن عندما يلجم مؤرخ غربي إلى المنطق الفاسد نفسه فلا يجرؤ أحد على توييجه.

لا يقف كاركوبينو عندما ذكرنا بل يتمادي في الاستنتاجات البعيدة. يقرأ في نقش مؤرخ سنة 655 اسم (بوليا روغاتيفا)، امرأة من ناحية وهران تبته مدينة وليلي. فيتخيل في الحال أن اتحاداً كان يجمع بين المدن والقرى والقبائل المتواجدة بين المحيط الأطلسي وهران، معتمداً على دليل وحيد: الضرورة الجغرافية، حسب زعمه<sup>(1)</sup>. يسوق بعض الأدلة اللغوية التي تفيد فقط أن الميت أو صاحب النقش أتى من وهران، لأن وهران كانت باتصال دائم بوليلي، ليمدح بعد هذا ما بدا له «أولئك البربر الذين حافظوا على عقيدتهم إلى غاية القرن السابع بعد أن هجرتهم روما ونسائهم الكنيسة»، إن تعامله المتساهل مع الوثائق يدل على أن المعلومات المضمنة فيها قليلة ومضطربة، إذ، لسبب ما، تحل الخطابة الفضفاضة محل التحليل الرصين.

ننتبه إلى هذه الزلة فيخامرنا الشك حتى في الأمور التي قالها كاركوبينو من قبل والتي بدت أولاً وجيهة، مثل وجود أسرة حكمت ناحية تاهرت في القرنين الخامس والسادس والتي أستدل على اعتمادها النصرانية بمعامل ثلاثة عشر جداراً (أي قبراً) في التعبير المحلي.

لا نستطيع في الوقت الحالي تحديد متى بدأ التنصر؟ وكم تنصر من

(1) يعني ما يسميه الجغرافيون بمضيق تازا، الطريق الوحيد الرابط بين غرب الجزائر وشرق المغرب الأقصى.

المغاربة؟ ولا معرفة الطبقات والجماعات العرقية التي تتصدرت. ييد أن هذا لا يدفعنا إلى القول إن العملية كلها كانت سطحية. إعتقد المسيحية في شمال أفريقيا الرومان قبل البربر، والأغنياء قبل الفقراء، وسكان المدن قبل سكان الأرياف. هذا واقع، لكنه لا يدل البتة على أن النصرانية لم تستعمل، بكيفية ما، الجماهير المحرومة التي كانت تبحث على مبرر لما ينوبها من بؤس وحرمان. ما كانت المشكلات الدينية لتلعب ذلك الدور البارز في السياسة الأمريكية وفي حياة الناس لو لم تهم أغلبية المغاربة. وهنا تبرز مسألة شكل المسيحية المغاربية. حتى لو عرفنا بالضبط عدد المسيحيين في شمال أفريقيا لبقي علينا أن نحدد هوية تلك المسيحية. ماذا تعني بالضبط كثلثة القرن الثالث ودوناتية القرن الرابع؟

إلى أي دين تحولت المسيحية في الجزء الذي تخلت عنه روما في عهد (ديوقليزيان) والذي لم يسترجعه الوندال والبيزنطيون؟، إذ لا يجوز أن تحكم على المنطقة كلها إعتماداً على نسبة النصارى في قرطاج وعلى عقيدة أغسطين أبو الكنيسة، سؤال وارد فعلاً ومن يهمله يحكم على نفسه فيما بعد بطرح سؤال عقيم حول سبب اندثار المسيحية في المغرب.

## III

كم من الواقع يقدمها لنا مؤرخو الحقبة الرومانية كحقائق مؤكدة وهي محتملة فقط! وكم من الصفحات يسردونها عن قرطاج وروما والكنيسة وهي لا تمس شمال افريقيا إلا من بعيد!

لا عجب إذا رأيناهم جيئاً يلجمون باستمرار إلى الافتراضات والتخيّلات ويسترون وراء الأحكام السياسية والأخلاقية ليخفوّضحالة ما لديهم من معلومات يقينية. نجد عند الجميع غرضاً سياسياً يخضع لسؤال واحد: لماذا أخفقت روما؟ حسب الجواب يتحدد منظوران متباينان. من يرى أن سبب الإخفاق كان خطأ سياسياً اختيارياً ارتكبه الرومان ينتهي إلى نظرة نسميتها هنا استعمارية. ومن يرى أن السبب كان اجتماعياً ناتجاً عن تناقضات طبقية حتمية لم يكن في مقدور روما أن تغلب عليها، ينتهي إلى نظرة نسميتها ليبرالية. نسمى الأولى استعمارية لأنها تخفي الحساب التالي: إذا كان إخفاق روما اختيارياً فنجاح الاستعمار الفرنسي محتمل، ونسمى الثانية ليبرالية لأنها تعني ضمنياً: إذا كان إخفاق روما حتمياً فلا نجاح لأي استعمار، بما فيه الفرنسي.

### النظرة الاستعمارية

كانت النظرة الاستعمارية هي المتبعة لأنها معهودة، مقبولة لدى العامة ومدعومة من جانب الجامعات، ولأنها في الواقع بدائية في مجتمع مستعمر. كيف يستطيع الباحث وهو يعيش تحت ظل الحكم الفرنسي في المغرب أن لا يفهم الماضي على ضوء الحاضر؟ كيف لا تتوحد في ذهنه صورتا يوغرن وعبد القادر الجزائري، تاكفارن وعبد الكرييم الريفي؟ كيف لا يقول القوانين العقارية الرومانية بمنطق التشريعات التي سنتها فرنسا بين 1830 و 1848

للمصادرة القبائل الجزائرية؟ كيف لا يماثل بين جماعات المزالمة التي ثارت مع تاكمارن والقبائل التي شاركت في ثورة المقراني سنة 1870؟ هذه تشبيهات تأتي عفواً تحت أقلام المؤرخين فتتحول إلى تعليلات وتفسيرات. نجد هنا، تارة تصريحاً وتارة تلوياً، عند جولييان (ص 117, 129, 130) وعندي كاركوبينو (ص 36, 36) وعندي فرانسوا ريشار في ترجمته لسالسوست (حرب يوغوزن، ص 214 ملحوظة 187). لقد عنف جولييان الوطنيين الجزائريين لأنهم ارتكبوا في نظره خطأ منهجياً إذ تصوروا يوغوزن في ثوب زعيم وطني معاصر. أو ليس مؤرخو الاستعمار هم الذين أبدعوا هذه العملية؟ صحيح أنهم لم يجعلوا من يوغوزن زعيمياً وطنياً، لكنهم رأوا فيه قائداً قبلياً. أو ليس المنطق واحداً؟ يعطي هؤلاء المؤرخون لحمة الحاضر لأحداث الماضي. فترتبط هذه حسب منطق قريب للفهم وتتضمن بتلك العملية بداهة الأمور الملموسة. ينبع من هذا المنطق المستعار بكيفية تلقائية تأويل متكامل الجوانب. ما هو هذا التأويل؟

يلوح هؤلاء بأن المغاربة كانوا لا يزالون يعيشون في نطاق حضارة ديرلية، فقيرة ومتخلفة، عندما طلع عليهم الفينيقيون بالاختراعات الحضارية الشرقية. لم تظهر نتائج هذا التلقيح الطبيعي إلا في القرن الثالث ق.م. نبغ القرطاجيون في الميدان العلمي المادي، إلا أنهم لم يتقدموا كثيراً على مستوى الدين والفن، وحضارتهم لا تجاري حضارة الأغريق التي ستنولاها وتنميها روما. حينما وصل الرومان إلى الشمال الأفريقي وجدوا أن سكانه لم يرقوا بعد إلى المستوى الذي يؤهلهم للإندماج في المدينة الرومانية. فكان من اللازم إعطاؤهم مهلة تدريبية وكلفت روما بتلك المهمة أمراء ناميديا وموريتانيا طوال ثلاثة قرون. كان التدريب عن طريق استيعاب الحضارة البويقية باعتبارها مدخلاً للحضارة الحقيقة في نظر هؤلاء المؤرخين، أي الأغريقية - الرومانية. كان رمز تلك السياسة إعطاء مكتبة قرطاج بعد هدم المدينة لناسين. ويسرعة تأثرت كل دولب الحياة الناميدية، من دولة وتنظيم مدني وفن ودين وكتابة بالحضارة البويقية. صحيح أن ماسينيسن اتصل باليونان وأن ولده ماستبتعل توج في ألعاب أثينا، إلا أنه كان يستحيل أن يستعيض الناميديون الحضارة الأغريقية بدون وساطة، لأن استعدادهم لم يكن

قد تم بعد. حينما تحققت أسباب نجاح الإدماج، في بداية القرن الأول (م) قررت روما ضم إفريقيا إلى الإمبراطورية. بيد أن القسم السياسي لا يعني التمتع بالمواطنة فوراً. قامت روما بجيشها وإدارتها بتحضير الرحيل وتعمير البلاد وتنمية الزراعة. ثم نظمت داخل المنطقة الهاشة بلديات متفاوتة الحقوق لتعطي منحة تشجيعية لكل من تولى نمط العيش الروماني. كان المرء يرتقي سلم الحقوق كلما تعلم اللغة والعادات والعقلية المدنية الرومانية. مع مرور الزمن وتغلغل الحضارة الرومانية اختزل السلم إلى أن منح مرسوم 212 حق المواطنة للجميع باستثناء البدو الذين يرفضون حياة الجماعة.

هذا هو تأويل المدرسة الاستعمارية. إذا قيل لها: والحروب والثورات؟ أجبت: ما ذاك إلا من عناد الجاهلية. إذا سئلت عن دوافع الرومان قالت: التعلق بالواجب والإيثار. يجري كل شيء إذن في هذا المنظور حسب المرام، لولا النهاية. لقد احتضر الوجود الروماني في إفريقيا طيلة ثلاثة مائة سنة، كيف تفسر المدرسة المذكورة هذه النهاية المؤلمة؟ تضع الأسباب في نفسانية البربر أولاً وفي أخطاء السياسة الرومانية. يقول غزيل: «ولا يوجد شعب أكثر خصوصاً للعادة الموروثة من البربر». ويزيد موضحاً: «منذ العصور الأولى والمؤرخون يسجلون صفات البربر الدائمة: القلق، الطيش، الميل إلى الشغب، التزعة إلى الغضب والشورة» (م. ن، ج 6، ص 278 وج 5 ص 137). أما روما فإنها ارتكبت من جانبها أخطاء كثيرة منها الإحجام عن الاحتلال التام. يقول البيرتيني في خاتمة كتابه المذكور إن روما لم تاحت كل ما كان عليها أن تحتله ولم تعمر البلاد بما فيه الكفاية حيث أن أي سد أمني يشيده الإنسان لا يصمد أمام الهجمات المتكررة. وجاءت الضربة القاصمة للوجود الروماني على يد ديوسيليزيان سنة 285 إذ ترك البربر «المرومين» باتصال مع البربر، وبالتالي معرضين لعدوى الحياة غير المتظاهرة.

هذه تعليلات أعطيت في مرحلة أولى ثم في مرحلة ثانية بدأ الشك يساور مؤرخي الاستعمار، شك خفي ثم علني. فراحوا يتساءلون جهراً: «هل كان ممكناً أن تنجح مهمة روما؟» كتب غزيل في خاتمة تاريخه الطويل، وفكرة لا يفارق مغرب القرن العشرين: «إن الاحتلال العسكري غير كاف، لا بد من اجتذاب النفوس، ويل لولا المغاربة إنهم أهملوا هذه الحقيقة» يعني

أن الرومان جاءوا لأفريقيا الشمالية بحضارة عالية، لكنهم لم يستطيعوا إقناع الفرد المغربي بجذوها، ويوضح البيرتوني المعنى نفسه إذ يقول: «إن ما ألجأ الناس إلى سابق عهدهم من الهمجية هو الفقر، وليد الأزمة الاقتصادية». (م.ن. ص 120 و 126). نذكر بالمناسبة أن جاك سوستيل، حاكم الجزائر العام، أمر سنة 1955 بإعادة طبع كتاب البيرتوني المنشور سنة 1922، لأن محتواه كان متطابقاً مع مبادئ سياسته الرامية إلى إدماج الجزائريين في المجموعة الفرنسية عن طريق تحسين أحوالهم الاقتصادية والاجتماعية. يعني البيرتوني أن روما جاءت بالرفاهية للجماعة وبالفقر للفرد. عندها إضطر المعجبون بروما إلى مراجعة بعض أحکامهم، خاصة فيما يتعلق بالسياسة إزاء قرطاج. يؤكدون الآن أن عدم اجتثاث الآثار البونيقية من أرض أفريقيا كان خطأ كبيراً. تغلغلت بذلك الذهنية الشرقية في القلوب والأذهان، بالخصوص في البوادي والأرياف وزاد التغلغل بمحبي النصرانية التي كانت ديناً شرقياً. فتألف حاجز أدبي لم تستطع العقلية الغربية، الممثلة في روما، أن تغلب عليه. يقول جلبير شارل - بيكار: «إن تأثير قرطاج هو السر فيما يشعر به البربر من ميل نحو الشرق رغم جوارهم لأوروبا». (م.ن. ص 252) هذه فكرة ألح عليها غوتية لأنها تفسر في نظره سهولة الفتح العربي للمغرب. وهكذا كلما تقدمنا في القرن العشرين لاحظنا أن المؤرخين الغربيين يؤكدون أكثر فأكثر على أن روما لم تتحقق لأنها ارتكبت أخطاء إرادية عارضة بل لأسباب عميقة تتعلق بذهنية البربر التي تختلف جوهرياً عن الذهنية الغربية. واضح أن هذا التطور في تأويل الأحداث القديمة يرجع إلى تحول طرأ على نفسيات الجالية الفرنسية القاطنة في الجزائر. بعد أن كانت تجهر بأهداف استعمارية بدون أي حياء، وبعد التفاؤل بنجاح سياسة الإدماج، أصبحت تشعر بالتشاؤم بسبب ما تراه من فرق عرقي بين المستعمر والمستعمر.

ذكرنا إلى هنا فقط آراء المعجبين بروما الونية، الذين يميزون بين أهداف الامبراطورية وأهداف المسيحية. هناك مدرسة ثانية حرص أصحابها على أن ينظروا إلى الأحداث من منظور المستضعفين المغلوبين على أمرهم. يرون في المسيحية حركة معارضة للأمبريالية الرومانية وفي حكم روما نظاماً

مبنياً على النهب الشامل، على الاستعلاء والاستغلال. لا تعني لديهم ثورات البربر انتفاضات تتم عن رسوبيات حيوانية همجية، بل تعبر عن مقاومة واعية للقهر الروماني، إما بدافع قومي وإما بدافع اجتماعي طبقي.

### النظرة الليبرالية

نظرة مخالفة للأولى تغير معنى كل الأحداث المذكورة. لم تعد البونقة، أي تولي الحضارة البونيقية، تعني الاستعداد للرومئة، بل تدل على حساب سياسي. قضت روما على قرطاج كي تمنع ماسينيسن من ضمها إلى مملكته، وكيف لا تصبح ناميديا دولة قوية غرب المتوسط. لذا، لم تفت روما ترافق البلاد وتلجم إلى الكيد والدسيسة لضعف أمرائها وتحويلهم إلى صنائع لها. اقتصرت حاجيات روما في البداية على القمع الافريقي فزودهابه خلفاء ماسينيسن بسخاء وانتظام. لذلك اكتفت بحكم غير مباشر تاركة لناميديا استقلالها الذاتي إذ كان في هذه الخطة اقتصاد للتكليف. لكن بعد أن احتدت التناقضات الاجتماعية في روما نفسها واستعصى حلها واشتعلت نار الحروب الأهلية أصبح الرومان في حاجة إلى المزيد من الأراضي الزراعية فقرروا، ضم افريقيا للأمبراطورية. يعني إذن التعمير الروماني أساساً مصادرة أراضي المغاربة، والسد الأمني لم يكن حداً فاصلاً بين الحضارة والبداعة، النظام واللأنظام، بقدر ما كان حاجزاً متحركاً إلى الأمام يبعد من سلب أرضه وطرد إلى الصحراء عمن أقام داخل المنطقة الرومانية كيد عاملة لإغنى عنها، مستغلة ومتغلة بالضرائب. في هذه الظروف تختلف أسباب وأهداف الثائرين على روما: الماوي هو من فضل، بعد أن سلب أرضه، أن يعيش حراً خارج السد الأمني؛ الناميدي هو المزارع الصغير، أو العامل الزراعي المياوم الذي يثور من حين إلى حين ليتقم من يستغله. ثورة ذات طابع قومي في الحالة الأولى وثورة اجتماعية في الحالة الثانية.

لا ينحصر إذن العمل التعميري الروماني على تحضير البدو القسري، بل يتعداه إلى استنزاف الأرض والقضاء على الغابة المغربية وتفقير السكان. إذا كانت حركة يوغرثن (105-112 ق.م) محاولة لرد المد الروماني واتسمت بسمة قومية، فإن حرب تاكمارن، التي اشتعلت بعدها بقرن (17-24 م) كانت تعبيراً عن سخط البربر إثر استيلاء الرومان على مراعيهم (رونالد سايم،

ص 113 وما بعدها). بعد هذا التاريخ صمد السد الأمني مدة قرن ونصف. لم يخترقه الماوريون غرباً إلا لاماً. أما النوميد، أي الأقنان، المياومون والأكراة، فإنهم كانوا تحت مراقبة واستغلال شديدين. كيف استطاعوا أن يعبروا عن سخطهم واستيائهم؟ باعتناق الدين المسيحي الذي اتخد في هذه الأحوال صبغة إنتقامية ضد الأغنياء ضد السلطة الرومانية.

حافظت كل واحدة من هاتين الثورتين، الماورية والناميدية، على ميزتها الخاصة حتى نهاية العهد البيزنطي. بعد إصلاح ديوقلزيان سنة 285 عادت المنطقة الغربية ماورية خالصة فازداد الضغط على السد الأمني الجديد، كما تضاعف استغلال النوميد داخل الجزء الروماني الذي ضاق على أصحابه. حينئذ نظمت جماعات دفاعية تعرف باسم الدوارين (حسب ترجمة محمد مزالى لكلمة سيركونسليون). اختلف الباحثون في معنى الكلمة الرومانية. قال البعض وهم الأكثري، تبعاً لاشتقاق ذكره أسططين، أن الكلمة تعنى من يدور حول مخازن الحبوب لنهبها. وقال الآخرون إنها تعنى أشياخ الأولياء (فراند). لا شك أن الدوارين كانوا أحراراً تطوعوا للدفاع عن أبناء جلدتهم الذين كانوا أسوأ حالاً منهم. فشهروا الحرب على المتحكمين في الحياة الاقتصادية، من أسياد وملاكين ومرابين. ماذا كان مستواهم الاجتماعي؟ هل كانوا برابر أصحاباً أم مولدين؟ كاثوليكين أم دوناتيين؟ أسللة بلا جواب في حدود البحث الحالى. المتفق عليه هو أنهم راقبوا الأرياف مراقبة تامة قبل 347 وبين 380 و400 وأنهم استغلوا صراع الكثلكة والدوناتية لتحقيق أغراضهم الخاصة. أبرموا اتفاقاً مع الدوناتيين لكن على أساس موقت لأن هؤلاء كانوا يشتمزون من مراميهم البعيدة في مجال الاصلاح الاجتماعي. مقابل هذا الاتفاق تحالفت الكنيسة الكاثوليكية مع الملاكين العقاريين ومع الجيش الروماني وانتصرت على الدوناتيين والدوارين معاً، لكن قبل أن يتحقق لها النصر اتضاع للجميع أهداف الحركة، جيلدو الذي انحاز إلى الرومان حين ثار أخوه فيرموس (375-371)، وعين قائداً عاماً على رأس جيش افريقيا، ثار بدوره سنة 396. فأوقف تصدير الحبوب إلى روما ووزع أملاك الامبراطور على الدوارين وأتباعهم (كورتوا، ص 144-146). يخالفه في الرأي ماكمولن، 1966، ص 200-207). إنهزم جيلدو سنة 398، لكن بيعه الحبوب، المخصصة

ل العاصمة الامبراطورية، في افريقيا وتوزيعه الضيق الكبيرة كشفا عن أمررين: إن هدف الثورات المتواتلة هو استرداد الأراضي المصادر وإن هذا الهدف يتناقض مع وجود الامبراطورية.

لم تهتم المدرسة الليبرالية بإخفاق روما، الذي كان حتمياً في رأيها، بقدر ما عنيت بإخفاق الكنيسة. تحالفت هذه مع الملوك في خفيت آمال المستضعفين وحكمت على نفسها بالاضمحلال وجرت معها في الكارثة حتى مكاسب الحضارة الرومانية الأكثر إيجابية. يتّهّم المؤرخون الليبراليون على ما جرى، لكنهم لا يحملون المغاربة المسؤولية. إنما يدينون الملوك الغياب وأرباب الكنيسة ويشيدون بآمال الفقراء والمهزومين. وهكذا يوافق تأويل الماضي عداء اليسار الأوروبي للكنيسة والملكية الكبيرة والاستعمار.

لا تهمنا، نحن المغاربة، الخلاصة بقدر ما تهمنا الطريقة المستعملة وهي طريقة قياسية. لا يرى المؤرخون الليبراليون المغاربة أبطالاً إيجابيين يقومون بأعمال ملموسة، بل يرونهم أشباحاً مغموريين بين جميع ضحايا الأنظمة التعسفية المتواتلة على مسرح التاريخ<sup>(1)</sup>. لا تخضع أحكامهم لواقع الماضي المغربي بقدر ما تولد عن العقائد والتصورات التي كانت عرف الجمهورية الفرنسية. يستوحون مثلاً التمييز بين الدوارين والعمال الزراعيين من التمييز التقليدي في تواریخ ثورة 1789 بين جمعية اليعاقبة والعمال السان - كيلوت، ويتصورون الفرق بين الدوناتية والكلثكة على نمط الفرق بين الكنيسة العليا والكنيسة السفلية<sup>(2)</sup>.

ينطلق المؤرخ الليبرالي من مقوله منطقية: لكل نظام تعسفي استغلالي ضحايا، وضحايا القهر الروماني هم المغاربة. يدرك إذن هؤلاء عن طريق الاستنتاج لا عن طريق الادراك المباشر. لذا سميّناها طريقة قياسية. وبما أن

(1) ما يقوله هؤلاء على ضحايا الامبراطورية الرومانية في افريقيا قد يقولونه على ضحايا الأسبان في أمريكا، والانجليز في الهند وربما حتى على ضحايا العرب في الاندلس.

(2) انظر البير سوبول، الثورة الفرنسية 1962. هذه هي تصورات مأخوذة من الثقافة القومية الفرنسية تسحب على ماضي المغاربة. قد تستهوي القارئ المغربي التأريخات الناتجة عنها، لكن ليس في ذلك أدنى دليل على مطابقتها للواقع.

المغرب يبدو نتيجة سلبية لنظام قهري، فإن ثورته تبدو بدونوعي، قومي أو اجتماعي: حريته خارج السد الأمني، حرية بلا قوانين وبالتالي بلا مستقبل، واحتجاجه، داخل السد، احتجاج أعمى ضد الظلم والبؤس. لم يقبل أبداً جولييان أن يتصور يوغرثن في ثوب زعيم يدعوه إلى مغرب مستقل. وكتب جان - بير بريسون عن الدوناتيين قائلاً: «لم يثوروا لأنهم كانوا برابر، بل لأنهم كانوا الجماعة الأكثر فقراً وحرماناً بين سكان إفريقيا. من يقي منهم بدوياً رأى مراعيه تقلص باستمرار، ومن استقر، كلباً أو جزئياً إثر برنامج تعميري مكثف، ذاق أكثر فأكثر لذعات الأزمة الاقتصادية الشاملة». (م.ن. ص 28). يعترف كورتوا أن الدوناتية جمعت بين كل من كان معارضاً للسلطة الرومانية، لكنه يرفض استعمال كلمتي القومية والثورية لأنهما في نظره تتضمنان مغالطة تاريخية مع أنهما تعبان تعبيراً دقيقاً على مقصوده. (م.ن. ص 147-148) أخفقت روما، في المنظور الليبرالي، بسبب تناقضات سياستها لا بسبب أي رد فعل إيجابي قام به البربر. كان من الممكن أن تختار الكنيسة جانب المحرورين، ولو فعلت ذلك لضمنت مستقبلاً لها وللثقافة الرومانية، أي وكانت لعبت في الماضي الدور الذي يؤديه اليوم الحزب الإشتراكي المعتمد في تحقيق نزع الاستعمار.

نقول من منطلق مغربي: رغم الحقائق التي كشفت عنها المدرسة الليبرالية، ورغم عدائها لبعض جوانب سياسة التوسيع، فإنها لا تعدو أن تكون نقىض المدرسة الاستعمارية، إذ لا يلعب المغربي أدنى دور إيجابي في منظورها. إذا عاش خارج السد الأمني رأت فيه عدواً يتربص بالوجود الروماني، وإذا عاش داخله رأت فيه ضحية. في كلتا الحالتين تراه من الخارج. هكذا نرى كيف يسهل الانتقال من منظور استعماري تقليدي إلى منظور ليبرالي وكيف أمكن لكورتوا، المناصر لسياسة الاستعمار، أن يواافق سنة 1951 على الأحكام التي فاء بها سنة 1931 جولييان، عضو الحزب الإشتراكي. نفهم أيضاً لماذا يعتبر المؤرخون الغربيون أن نفسانية البربر تتميز بطابع السلبية (أو الرفض). إذ الاستنتاج م ضمن في منهج التأويل. سأستعمل مفهوم الرفض في الصفحات اللاحقة لكن بمعنى محدد. يحسب جولييان أن البربر اختاروا الرفض، أي أنهم رفضوا الوجود الروماني دون تمييز بين

المظاهر الصالحة النافعة والمظاهر الفاسدة الضارة، عن طوعية واختيار، في حين أنهم أرغموا عليه، حسب اعتقادي. سأحاول أن أثبت أن السياسة الرومانية لم ترك للمغاربة أي خيار.

يتغلب على تأويلات المؤرخين الفرنسيين، والغربيين عموماً، منطق استعماري، بمعنى أن الفرضية الأساسية عندهم جميعاً هي أن المبادرة دائماً بيد غير المغاربة، وكانت أحكامهم على الاستعمار الروماني إيجابية أم سلبية. لقد سبق المؤرخون الغربيون الوطنيين المغاربة في هذا الباب وأدخلوا همومهم السياسية لفهم وتأويل الأحداث الماضية.

هل يمكن أن نعطي للماضي لونه المتميز ووزنه الخاص؟ قد يكون إحياء الماضي كماض خارج المستطاع، لكن في هذه الحال يجب أن نزن بالقسطاس نفسه كل تصور للماضي يتأثر بهموم الحاضر، لا أن نخص باللوم الوطنيين المغاربة ونسامح مع سواهم.

## IV

### مغزى المالك البربرية

لم يول المغاربة المعاصرون اهتماماً كبيراً للحقبة التي ناقش أخبارها، فارتکبوا بذلك خطأ فادحاً. رأوا المستعمرین يمجدون روما فانحازوا تلقائياً إلى جانب قرطاج، خصوصاً للأسطورة القائلة إن شمال إفريقيا منطقة يتجادلها باستمرار الشرق والغرب. (أحمد توفيق المدنی، قرطاج في أربعة قرون 1927).

صحيح أن الكشوف الأثرية الأخيرة جعلت من السهل الدفاع عن شرقيّة أصل الحضارة المغاربة القديمة، لكن بشرط أن نذهب إلى تاريخ أبعد بكثير من العهد القرطاجي، أي حين كانت حضارة مجموع الحوض المتوسط شرقية الأصل. فلم يبق لعلاقة المغرب بالشرق أي معنى خاص. أما فيما يتعلق بالعهد القرطاجي نفسه، فلا يمكن القبول إن تطلعات البونيقين والمغاربة كانت واحدة، نظراً لتوالي ثورات هؤلاء على أولئك، ولوحدة الصراعات التي وصل إلينا صداتها. نستطيع بالطبع أن نرفض الأخبار الواردة عند اليونان، وهي الوحيدة المتوفّرة لدينا، باعتبار أنها تنم عن أحقاد وضغائن، لكن أين الدليل الأيجابي على الرأي المخالف؟

يجب في الحقيقة رفض إشكالية المؤرخين الغربيين برمتها، لأنها تفترض أن سكان المغرب كانوا يشاهدون من بعيد ويدون وعي الواقع الجارية فوق أرضهم. لا داعي إذن للمفاضلة بين دخيل وآخر. إذا قلنا جدلاً: أقوال المستعمرین كاذبة وعكسها هو الصحيح، وهو موقف ساذج، حكمنا على أنفسنا بالسطحية في النقاش وبالضعف الفكري والمنهجي في الكتابة،

وأهمنا تقنيات مهمة جداً، (مثل دراسة النقوش والنقد اللغوي وتحليل آداب المناقب والمناظرات). يمكن لنا، إذا أدركنا كيف يستعملها غيرنا في مجال التاريخ القديم، أن نستفيد نحن منها في دراسة المهدى الإسلامية. فموقعنا المتкаصل هذا يجعلنا لا نقوى على نقد النظريات الاستعمارية نقداً صارماً. فلا يسعنا إلا أن نندد تندىداً قوياً باهمنا التاريخ القديم وهو إهمال ينم عن تخلف ثقافتنا الحالية وتذبذب الوعي القومي عند بعض كتابنا.

إنه موقف مؤسف حقاً، لا سيما وأن تقدم البحث نفسه يساعد اليوم على تغيير النظرة التقليدية. كم لدينا من معلومات مؤكدة حول المغرب بين القرن الخامس ق.م والقرن الخامس ب.م؟ أقل من القليل. وفي هذا الاعتراف بالذات يمكن التقدم. مدة قرن كاملة والمؤرخون يرسمون لوحة مليئة بذكريات العهد الوسيط ثم يستنتجون أن بنية التاريخ المغربي قارة لا تتجدد؛ «تاريخ وحل ودم» حسب قول غزيل. هذا الاستدلال الدائري، أي تأويل التاريخ القديم على ضوء العهد الوسيط ثم الاستنتاج أن البربر لا يتغيرون أبداً، نجده مستعملاً بوفرة عند جولييان وكورتوا وكاركوبينو وحتى عند كامبس (1962، ص 261).

حقاً ذكر المؤلفون القديم، من اليونان والرومان، أسماء بيريرية عديدة. لكن ما يجب التأكيد عليه، أولاً وأخيراً، هو أن هجاء تلك الأسماء غير محقق، وأن شكلها يشهو باستمرار عند النقل من الليبية إلى اليونانية ومن اليونانية إلى اللاتينية، زيادة على أنها نجهل مضمونها الاجتماعي وموقعها الجغرافي. وأوضح دليل على غموض النصوص الكلاسيكية هو حرب يوغرثن التي وصفها المؤرخون الرومان وصفاً مسهباً، ومع ذلك بدا لباحثين معاصرین أن يدعوا أن أحداثها لم تقع في ناميديا كما كان يعتقد بل في شرق تونس الحالية. (أنديره بريثيه وآخرون، حرب يوغرثن قضية سيرتا، 1949). هذا بالنسبة لقضية فصل لنا أخبارها مؤرخ. كبير عاش في أفريقيا وهو سالوست، مما القول في أخبار يسوقها مؤلفون لا يبدون أدنى ميل للدقة والوضوح؟ من العبث إذن رسم لوحة اجتماعية للمغرب القديم اعتماداً على المؤلفات اليونانية والرومانية لأنها لن تتعذر في كل الأحوال الأسماء إلى المسميات. لنا الحق، والحالة هذه، أن نرفض تلك الصورة التقليدية التي تظهر لنا منطقة

المغرب، حين تسلط عليها أصوات التاريخ أثناء القرن العاشر ق.م، وهي لا تزال نصف متواحشة لا تجربها إلا جماعات مبعثرة من الرعاة. إذا أردنا أن نستفيد مما كتبه الأقدمون، علينا أن نلاحظ الاتجاه العام وحده دون التقيد بالتفاصيل. والاتجاه العام الذي لا مراء فيه، هو أن المجتمع المغربي كان يفتت تفتتاً متزايداً. يتكلّم هيرودوت (القرن الخامس ق.م) وبيوليب (عاش من 210 إلى 126 ق.م) وسالوست (من 86 إلى 35) عن شعوب، ثم يتكلّم سترايو (من 58 إلى 25) وتاسيت (من 55 إلى 120 ب.م) وأميان (من 330 إلى 400) عن قبائل، ثم يتكلّم بروكوب وكوريب، وكلّاهما من القرن السادس ب.م، عن بطون.

لا ندري هل يعنيون بهذه الكلمات ما يعني بها اليوم، لكن ما لا شك فيه هو أن حجم الجماعات المذكورة يتقلّص تقلّصاً مستمراً. والحجم هنا مفهوم اجتماعي أكثر مما هو مفهوم كمي. التبعثر إذن ظاهرة أساسية في التاريخ المغربي. هل هو ملازم له عبر العهود والأحقاب؟ هذا قول لم يفتّ المؤرخون الغربيون يرددونه الواحد تلو الآخر منذ قرن دون أن يدلي أي منهم ولو بحجة إيجابية واحدة. لكن الترداد مهما طال لا يحول أبداً الظن إلى اليقين. لذا نرفض الادعاء ونقول إن تبعثر الجماعات المغربية واقع حادث في ظروف محددة. كيف تصور المجتمع المغربي في هذا الإطار؟ هنا تلعب الكشوف الأثرية دوراً جوهرياً، حيث يتأكد يوماً بعد يوم أنها تخالف الصورة التي استوحاها المؤلفون من كتابات القدامى. نقول هذا اعتماداً على أعمال وتأويلات كامبس رغم أنه، للأسف، لا يفند فكرة استعمارية تقليدية، إلا ليعرضها بحكم معرض خاص به.

لم يجد ما يدعونا إلى إعادة النظر في مسألة أصل الشعب الليبي، أي البربر القديم. لا نزال نفترض اليوم، كما كان يفترض غزيل، أن الليبيين أتوا من الشرق عن طريق الصحراء قبل أن تجف تماماً، وأنهم فرضوا لغتهم وحضارتهم المادية.

نطلق من تلك الوحدة المتولدة عن تأثير الحضارة الصحراوية ونعتمد حدأً فاصلاً بين فترة قبل - التاريخ وفترة قبيل - التاريخ حدوث تنوع بين مناطق

المغرب، نظراً لربط كل منطقة علاقات متنظمة ببلد معين من بلاد الحوض المتوسط. تنوع نسيبي بالتأكيد لأن الحضارات المتوسطية كانت أيضاً شرقية الأصل. النقطة الجوهرية في هذا التطور هو أن المغرب لم يعد ذلك الدرج المفتوح فقط على الجنوب الشرقي. وهكذا تميز، بصفة تدريجية، مغربان: مغرب صحراوي حافظ على سمات حضارة العهد الحجري الصقلي كما تبلورت أولاً في وادي النيل، ومغرب ثان متوسطي. بقي هذا التمييز بادياً طوال فترة ما قبل - التاريخ المكتوب، وهو ما يرمز إليه الكتاب القدامى عندما يعارضون دائمًا بين الليبيين من جهة والزوائل من جهة أخرى.

سلط التاريخ أول أضوائه على المغرب المتوسطي أثناء الألفي الثالث ق.م. ونما فيه مجتمع شبيه في جل مظاهره بالمجتمعات الكائنة حول البحر الأبيض المتوسط. نذكر في هذا الصدد، تبعاً لكامبس، أن ما كشفت عنه الحفريات والنقوش الصخرية، من أبنية وأثاث وسلاح ولباس وطقوس، يشير إلى حياة مزارعين مستقررين أكثر مما يشير إلى حياة بدو رعاة. لم يعثر على أسلحة هجومية أو على لباس مزوق، وعثر بالعكس على أوان لأكل العصيدة وعلى مقابر كبيرة تدل على تجمعات سكنية ضخمة. يلاحظ كامبس علاوة على ذلك (م.ن ص 117) أن جل ما اسفرت عنه الكشوف من عظام يخص البقر لا الغنم أو القنائص، وهذا أمر مستغرب جداً لو كان الأمر يتعلق فعلاً بمعيشة رعاة.

تعاطى المغاربة الأول جميع أنواع الزراعات المعروفة آنذاك، وتجمعوا في قرى وربطوا علاقات تجارية مع سكان الساحل الشمالي من المتوسط ثم اخترعوا أو استعاروا وطوروا الحرف الليبي. كيف كان تنظيمهم الاجتماعي والسياسي؟ يقول كامبس: بما أن القاعدة الانتاجية التي كشفت عنها الحفريات تشبه تلك التي يصفها لنا التاريخ المكتوب، جاز لنا أن نسحب على الماضي التنظيمات الاجتماعية والسياسية التي نعرفها من الأوصاف التاريخية والأنثropolجية، حيث ما يوافق القاعدة الانتاجية اليوم أو الأمس القريب، يوافقها حتماً الأمس البعيد. بهذا الافتراض يلتقي مع غزيل ويزيد موقفه إبهاماً، لكن الافتراض يدفعنا في الواقع إلى المنطق الدائري الذي ندّدنا به سابقاً. لذا نرفضه عند كامبس كما رفضناه عند غزيل. إذا كان لا بدّ

من مثل نسترشد به لتصور تنظيمات اجتماعية مواطية للقاعدة الانساجية المذكورة، فالأولى أن نأخذ مثل المجتمعات المتوسطية المعاصرة للمجتمع المغربي الذي نبحث فيه، طالما أثنا قلنا إنه اتصل وتأثر بها وإنه يماثلها في نمط العيش. أما إذا رفض هذا الاقتراح فلا مناص من الإمساك عن كل إجتهداد في هذا الموضوع. في الحقيقة أن تكلّف لوحات متكاملة عن حياة البربر القدامى في إتجاهه العام. لا شك أن أدلةنا هذه مستوحاة من الكشوف الأثرية وأن مثل هذه الأدلة لا تقنع القارئ إقناعاً كاملاً، لكن أو ليست أحق بالاعتبار من أقوال غامضة فاه بها كتاب قدامى لا شيء يضمن أنهم تَوَّخوا الصدق؟

حسب هذا المنظور، عندما اتصل المغاربة بالبحارة الفينيقيين في مطلع القرن العاشر ق.م، لم يكن ذلك لقاء بين الحضارة والبداءة كما يقال، بل بين تجار مدنيين ومجتمع زراعي. فكانت أهم نتائجه قطع علاقات المغرب بغرب المتوسط. إذا نظرنا إلى الواقع في هذا الإطار أدركنا جيداً سبب استيylan الفينيقيين ودورهم كوسطاء. تأثر البربر بالنظم المدنية الفينيقية، لا شك في ذلك، إلا أن أهم ما نتج عن الوجود الفينيقي كان في الحقيقة قيام إمارات في تلك المناطق بالذات التي قُطعت علاقاتها بالبحر: أولاً في الشمال الغربي حيث عشر المنتقبون على أنصاب جنائزية ضخمة تمجّد الموتى وتخلد ذكرى سلطة قوية، وثانياً في الشرق حيث تحفظ الأخبار أسماء ملوك قدامى. لا يجب أن نرى في تكوين تلك الإمارات تتوّجياً طبيعياً لحركة عادية، بل يجب أن نرى العملية كردة عنفية على ضغط البنيقين في ظل ذلك التنوع النسبي الذي ألمحنا إليه سابقاً. عندها تبدو لنا سياسة «الرجوع إلى الأرض» الشهيرة، التي دعا إليها ساسة قرطاج، في القرنين الخامس والرابع ق.م. مجاهداً واعياً للقضاء على الإمارة الشرقية، تلك الإمارة التي خلفتها بعد انهيارها إمارة أخرى على تخومها الغربية. وهكذا امتزجت في نشأة الدولة الناميدية، التي تصارع على قيادتها المسيلة والمرسيلة، أسباب خارجية وداخلية، إرادة قرطاج التوسعية ومعارضة البربر لها. نعلم أن الحركة المعادية لقرطاج والمتمثلة في تأسيس إمارات قوية أخفقت في النهاية، إلا أن ظروف الإخفاق هي التي وجّهت الأحداث اللاحقة. لم يقترب أمير ناميديا من

تحقيق هدفه الأسمى ، بادماج أو إتلاف قرطاج ، إلا بعد أن ظهر على مسرح التاريخ منافس آخر مستعد تمام الاستعداد ليخلف قرطاج . في ظرف مكتظ بالوقائع اضطرّ الناميدي ، لدرء الخطر المحدق به ، أن يتحالف مع البعيد ضد القريب . وهذه وضعية تجلّدت فيما بعد واتخذت صورة نموذجية ، وضعية تمنع من استدراك الوقت الضائع وتحتم الإبهام والمراؤفة .

طوال قرنين ونصف ، وهي المدة التي بقيت أثناءها الإمارات البربرية مستقلة : أوقفت روما ، بوعي أو بلا وعي ، إتجاه المغرب الطبيعي نحو الوحدة . واستطاعت الإمارة الماورية تحت قيادة باغا وبوخوس الأول والثاني ، أن تختضن الموانئ القرطاجية ، فاستعادت علاقاتها التليدة مع إيبيريا ، فيما عجزت المملكة الناميدية عن تحقيق أملها الطويل باسترجاع قرطاج . عملت روما ، بكيفية مباشرة أو غير مباشرة ، على تفتيتها ، ثم استغلت التناقض بين الامارتين ، الناميدية والماورية ، فطوقتهما بمعمربيها وتجارها وجنودها ، وأخيراً ضمتهما معاً إليها . إذا كانت قرطاج قد عمقت الفروق بين الامارتين ، فإن روما فجرتهما من الداخل . كانت المؤسسة الملكية وسيلة لتوحيد الجهود في محاولة ايجابية لمعارضة الأجنبي ، فكان إخفاق المؤسسة مؤشراً على أضيق حلال المملكة . توقفت حركة المعارضة ولم يكتب لها أبداً بعد ذلك أن تعود إلى الحياة على الأساس نفسه . فاكتست المعارضة أثناء حكم روما المباشر صفة الاحتجاج السليبي : اللجوء إلى معاقل الجبال والهروب إلى الصحراء ، أو اعتناق آراء الفرق المنشقة ، وهم سيلتان سليتان للتعبير عن التمسك بخصوصية ما . رفض المغاربة فكرة الدولة الكونية الواحدة التي دعت إليها روما أولاً والكنيسة الكاثوليكية ثانياً ، لأنها اقترنـت في الممارسة اليومية بالعبودية . فاقتربـت عندهم الحرية حتماً بالخروج من التاريخ والرجوع إلى حيز ما قبل - التاريخ . هذه وضعية استحملوها ولم يختاروها عن طوعية ، وهي أيضاً تجربة كانت نقطة تحول نوعي في مسار التاريخ المغربي .

طبعاً لا شيء في كل هذا محقق . ليس محققاً أن أسرة واحدة حكمـت شمال المغرب الأقصى من القرن الخامس إلى القرن الأول ق.م ، أو أن ماسينيسن عقد العزم على فتح قرطاج ، أو أن يوغرئن أراد حقاً طرد جميع

الرومان. لكن إذا صرحت علينا، أي أن هناك اتجاهًا عاماً، فهذا الأمر هو المهم لأنه يوضع لنا وقائع لاحقة.

أين كان يتوجه المغرب إذن؟ نحو تقسيم ثلاثي، لا على شكل عمودي حسب الحدود السياسية، بل على شكل أفقى حسب التركيب التاريخي - الاجتماعي. كان القرطاجيون يسمون ليبيا كل مغربي خاضع لهم، وناميديا كل شخص سواه. وكان الرومان يسمون أفريقيا كل من يعيش على نمطهم، وناميديا كل من يعيش على خلاف ذلك داخل السد الأمني، وماوريَا كل فرد مستقل بذاته. إذا صرحت أن الكلمة ماوري تعني لغويًا ساكن الغرب، فإنها تشير رغم هذا ومعه إلى معنى سياسي، اجتماعي، لأن قلب المعمور كان آنذاك في حوض المتوسط وكان المحيط الأطلسي يمثل السد الذي ليس وراءه سوى المجهول. فالماوري حسب هذا التصور هو رجل الظلمات، من إستحصال إخضاعه، يقاوم لنا أول الأمر إنه يقيم حوله وليلي، ثم يطلع علينا في القرن الرابع ب.م شرق المغرب الأوسط، ثم نراه في القرن السادس تحت أسوار قرطاج.

قلنا إن وضعية المغرب كانت تميز قبل مجيء الفينيقيين بظاهرتين: الأولى وحدة اللغة والحضارة، والثانية إزدواجية نمط العيش. فأدخل الضغط الأجنبي تقسيماً ثلاثياً كان في بدايته اجتماعياً - سياسياً كما رأينا، ثم تعمق وتجمد مع مرور الأحقاب فعبر عن ذاته في كل مظاهر الحياة: المعيشة، الحضارة، اللغة، المسكن... نجمع ظواهر هذا التقسيم في الرسم البياني التالي:

| المغرب الثلاثي |         |          |                        |               |
|----------------|---------|----------|------------------------|---------------|
| اللغة (؟) (2)  | الإنتاج | المسكن   | السياسة                |               |
| اللاتينية      | التاجر  | الحضري   | المندمج <sup>(1)</sup> | I (المغربي)   |
| البونيقية      | الفلاح  | الريفي   | الموالي                | II (المغربي)  |
| البربرية       | الراعي  | الصحراوي | المستقل                | III (المغربي) |

(1) المغربي المندمج في الحضارة الدخيلة، القرطاجية أو الرومانية، والموالي للسلطة الدخيلة مع المحافظة على ميزاته، والمغربي الأصلي المستقل عن الحكم الأجنبي.

(2) إن الأخبار عن الوضع اللغوي مضطربة.

المهم في مسألة هذا التقسيم هو إنعكاس الترتيب القيمي حين ننتقل من مستوى إلى آخر. في الحقل الاقتصادي إن الاتجاه الإيجابي هو ترك الرعي لصالح الفلاحة وترك الفلاحة لصالح التجارة. لكن في الحقل السياسي العكس هو الصحيح. وهكذا يصاحب في مجتمع واحد تطوراً إيجابياً على مستوى ما، انحطاط، أي تطور عكسي، على مستوى آخر. واضح إذن أن ما يجب فحصه ليس البداوة الفطرية، لأنها تعم إنسانية قبل - التاريخ، بل العودة إليها بعد تجاوزها وهذا في وضحة التاريخ، لا صعوبة في تأويل التخلف، الصعوبة، كل الصعوبة في الرجعة، خاصة على مستوى الرموز الثقافية والعاطفية. (يتطور المرء في حياته المادية لكن في الوقت نفسه تتعلق عاطفته أكثر فأكثر بأنماط الحياة المتجاوزة، يسير الجسم في واد والشعور في واد). إن الفرد المغربي، بعد رجوعه إلى حياة البدو الرحل في الصحراء يفكر باستمرار بالعودة إلى الشمال، أنظاره مشدودة إلى السد الأمني الروماني، مع أنه يدرك حق الإدراك أن ملجأه هو الصحراء طالما أن عدوه لم ينهزم. وهكذا نصل إلى مسألة القبيلة.

### القبيلة نظام وقائي

يلد لمورخي عهد الاستعمار أن يكتبوا أن تاريخ المغرب «تاريخ قبائل». أي فائدة في هذا القول ما دمنا نعلم أن القبيلة تعني أشياء مختلفة جداً؟ نطلق الكلمة على تنظيم الرحل الجمالية، أي على نظام اجتماعي شامل يلائم وحده المحيط الصحراوي الصرف، ونطلقها أيضاً على سكان الجبال، أي على مجموعة قواعد تخص المعيشة والسلطة وتهدف أساساً إلى ضمان التوازن بين الأسر، ونطلقها أخيراً على سكان السهول والهضاب، أي على تنظيمية أساسية ورموز تصلح فقط لتصنيف التجمعات السكنية.. كلمة واحدة نعبر بها عن مضمونين مختلفين، كلمة مجردة إذن من أي مضمون محدد، فكيف نستطيع أن نفسر بها الأحداث؟ إذا انطلقنا، كما يفعل المؤرخون التقليديون<sup>(1)</sup> من مفهوم القبيلة العام، إما كفرضية قبلية وإما كنتيجة استقرائية، معتبرين إياها الأساس الذي شيد عليه المجتمع المغربي، وإذا تخيلنا أننا نجدنا على الصورة نفسها طوال حقب الماضي المغربي، سنخرج بتحويل ذلك الماضي إلى

(1) هنا يلتقي المؤرخ الغربي الاستعماري مع المؤرخ العربي التقليدي.

تاریخ تحاتني غامض، حسب تعبیر کورتوا، لكننا سنحكم على أنفسنا في الوقت عینه بأن لا نقتصر أبداً سر السیرورة المغربية. الأجدى هو أن نرى في ظاهرة القبیلة عنوان الثوبیة إلى الذات في ظروف قاهرة، أن نتصورها كنتیجة ورمز تطور معاق. القبیلة هي التنظیم الملائم لذلك الاجهاض، أول ما ظهر، تنظیم تحجر فاضحی حلاً جاهزاً يستعمل كلما حلت ظروف مشابهه. نجهل من أین انطلق تاریخ المغرب، لكننا نعرف الهدف الذي منع من تحقيقه وتلك السیرورة الموقوفة هي ما نسمیه بالقبیلة<sup>(1)</sup>.

لا يدرك المؤرخون الغربیون هذا الواقع المتناقض، فيحسبون أن التقییم الثلثی ظاهرة ملموسة ويعتقدون أن الماوریة والثوامید والزوااتل جماعات تسکن أوطاناً محددة، كما يرتكبون الخطأ عینه في حق أسماء الفترة الإسلامیة: صنهاجة، مصمودة، زناتة. لا فائدة في وضع تلك الأسماء على الخريطة أو محاولة تركیبها إنطلاقاً من جماعات أصغر. يجب أن نعتبرها عبارات أدلوجیة عن واقع يجب الكشف عنه على مستوى آخر.

هل نستطيع أن نذهب إلى أبعد من هذا وأن نحاول وصف التنظیمات المحلیة إستناداً إلى ما نعرفه عنها في الحقب اللاحقة؟ لا أحد يدعي أنه يعرف بالضبط ماذا كان تنظیم المغاربة الاجتماعي داخل المنطقة القرطاجیة والرومانیة، كما لا يوجد أي مؤشر على أن القبیلة انقرضت تحت السيطرة الأجنبیة لتنتعش من جديد فيما بعد. (هنا ندرك بسهولة الدور المنطقی الذي يسقط فيه غزیل وجولیان وكورتوا. إنهم يرسمون صورة المجتمع المغریي القديم على ضوء ما يعرفونه عن المجتمع الوسيط. فيسهل عليهم أن يجدوا ملامح هذا الأخير في كل فترة لاحقة، وهذا يدفعهم إلى القول بالرجوع إلى الأصل، أصل وضعه هم في البداية). إن الأخبار حول الإمارات التي تأسست عقب جلاء جنود روما لا تؤید أقوال هؤلاء. وحتى لو افترضنا أن المالک التي تكونت حول ولیلی ووهران وفي الأوراس، أثناء القرنین الخامس والسادس ب.م، كانت قبیلة الأساس، على النمط المعروف في التاریخ اللاحق، يبقى أن واجب المؤرخ هو أن يفسر لماذا لجأ المغاربة إلى

(1) العائق هنا هو بالطبع الترسع الرومانی.

القبيلة كوسيلة وقائية، لا أن يقدم لنا الواقعه كما لو كانت بدئهية.

على الباحث أن يصف القبيلة، في كل مظاهرها وبجميع تقسيماتها المتنوعة، في ظروف ظهورها، ابتداء أو استثنافاً<sup>(1)</sup>، أي بعد الغزو الروماني. ليس من حقه أن يتصورها كقاعدة ثابتة تمثل أصل التاريخ المغربي. لعبت القبيلة دوراً خطيراً طوال ماضي المغرب، لا لأنها كانت أساس تطوره أو ركوده، بل لأنها كانت الجواب - المبتدع أو المستعار، والأمر واحد في نهاية التحليل - على المحاصرة الرومانية. وهو جواب جدلي ذو وجهين: وجه الثبات والدوارم ووجه الانتقال والتجاوز، وجه الحفاظ على الذات والتعلق بالتقاليد، ووجه انتظار الفرصة لاجتياز السد الأمني. لقد طال واستمر نظام القبيلة باستمرار الوضعية المؤقتة، التي كان ذلك النظام رداً عليها. فلا يمكن أن ندرك مغزاه العميق إلا بمقارنته بأنظمة مجتمعات معاقة أخرى، مثل مجتمع السليتين - سكان بريطانيا واسكتلاندا الأقدمين. في هذه النقطة اهتدى جاك بيرك بحدسه الفطري كعادته إلى آراء عميقه (1951، 261-271).

إن دراسة الحقبة، التي ناقشنا وقائعاً في هذا الفصل، تهم المغاربة المحدثين بوجه خاص، بسبب مسألة القبيلة بالذات. في ظل حكم الرومان انعقدت، لأول مرة في وضح التاريخ، مشكلة تكررت فيما بعد، مستتبعة عواقب أخطر فاحضر. إذا أهملناها، إذا لم ننزعها من سيطرة الأدلوحة الاستعمارية، فسنحكم على أنفسنا بأن نردد رغمًا عنا أوهامًا تعكر الوعي وتعطل العمل.

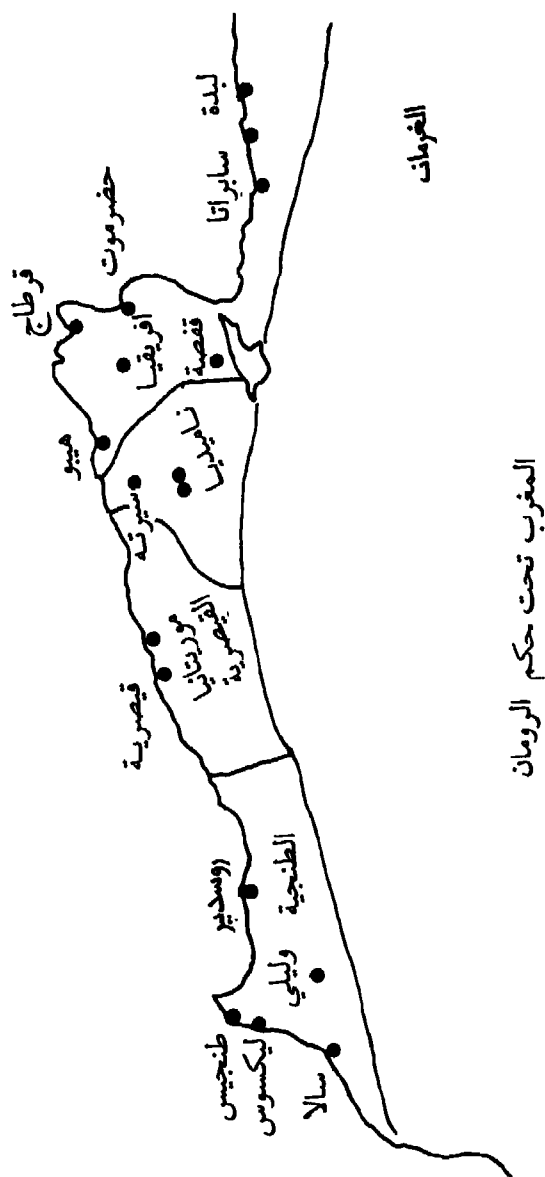
(1) قد تكون فطرية وقد تكون مستأنفة. في وسع المؤرخ أن يميز من أول وهلة القبيلة الفطرية والقبيلة التي تكونت من جديد بعد انحلالها. من المعلوم أن الباحثين قالوا إن البداوة العربية نفسها ليست فطرية، وإنما تكونت بعد انهيار المماليك في بلاد الرافدين.



### **الفصل الثالث**

---

**غزو بعد آخر**



## I

بحلول القرن الخامس (م) دخل المغرب عهد التواترات الكاذبة والثوابت الخادعة: في كل قرن تنهار دولة وتتأسس أخرى؛ لا تتعدي الدولة ثلاثة أجيال، تعتمد على أقلية تحلم بإحياء امبراطورية قرطاج؛ كل هذا في إطار لا يتغير، إطار المغرب مقسم إلى ثلاث مناطق متميزة.

إن الأحداث معروفة منذ زمن طويل، على الأقل من وجهة نظر البيزنطيين ولا يزيد الدارسون المعاصرون على تجديد أسلوب المؤرخين القدامى (بروكوب والعرب). وكريستيان كورتوا نفسه، الذي خصص كتاباً ضخماً لتاريخ الوندال، لا يكشف عن أحداث مجهولة بقدر ما يقدم لنا تأويلات جديدة.

كانت الجماعات الجرمانية قد قسمت فيما بينها الأراضي الرومانية وكانت إفريقيا الشمالية من نصيب أول جماعة قطعت البحر، أي الوندال المتغلبين على إسبانيا. إجتازوا مضيق البوغاز سنة 429 تحت قيادة جيزريش، واقطعوا لأنفسهم مملكة مستقلة في المغرب الأوسط، أي في منطقة ناميديا، ثم تقدمو شرقاً، وفي أكتوبر 439 استولوا على قرطاج. هكذا عادت إلى الوجود إفريقيا القيصرية<sup>(1)</sup>. في تلك الأثناء كانت الامبراطورية الرومانية مجزأة إلى شرقية عاصمتها القسطنطينية وغربية عاصمتها روما. إضطر امبراطور الغرب إلى أن يعترف بالأمر الواقع في إفريقيا فالتجأ إلى حيلة قانونية كان

(1) تلك التي أسسها يوليوس قيصر بضم مملكة ناميديا إلى الأراضي البوتنية.

الأباطرة قد تعودوا عليها منذ قرنين وهي اعتبار الجerman، لا كغزة، بل كضيوف يؤدون خدمة يتناضون مقابلها أجراً في شكل إقطاعات عقارية.

بيد أن جيزريش الذي كان قد تجاوز الأربعين عندما قاد شعبه في مغامرته الحربية والذي عمر إلى غاية 477. وبذلك يشبه يوسف بن تاشفين وغيره من مؤسسي الدول المغربية، لم يكن ليقتحم بما حاز، وإنما كان يتوقف إلى الاستيلاء على روما بالذات. كان إذاً مستعداً ليستغل كل أزمات السلطة المركزية، بنية تشييد امبراطورية بحرية. وهكذا استولى تباعاً على ميورقة وكورسيكا وسردينيا وصقلية. ثم تطورت الأحداث بسرعة واحتلت الجنود الجermanية روما ونهبها سنة 445 فبقي الامبراطور الشرقي وحده يمثل السلطة الشرعية. حاول أن يخضد شوكة الوندال سنة 468 لكنه هزم شر هزيمة. عندئذ وقع معهم هو الآخر اتفاقية 474 التي تعترف بسلطتهم في أفريقيا.

كانت تصرفات جيزريش تشير كلها إلى أنه عقد العزم منذ البداية على أن يرث سلطة روما. وهذا الموقف الثابت هو الذي أكسب تحركاته صفة الانظام. مما جعلها تظهر وكأنها خطوات محسوبة لتحقيق برنامج مدروس. لكن وحدة السلوك شيء وتحطيم برنامج سياسي شيء آخر. يتكلم كورتوا عن قصد جيزريش وهو أمر مستبعد في رأينا، إذ نلاحظ السلوك نفسه عند الأغالبة. لا حاجة لنا باختراع برنامج سياسي إذ فكرة الإرث، أي استرجاع كل ما كان بيد الحكم السابقين، تكفي لكي نفهم تسلسل الأحداث. أما تفسير تاريخ الوندال بنفسانية الأجلاف غير المتحضرين (ص 205 إلى 214 من كتاب كورتوا) فهو لغو لا فائدة فيه.

كان الوندال بالفعل يعتبرون أنفسهم ورثة الروم في كل شيء. لم يتخطوا حدود أفريقيا الرومانية ولم يغيروا شيئاً من تنظيماتها. لكنهم ورثوا مع السلطة معضلات امبراطورية متداعية. كان الحكم الروماني قائماً منذ عقود على نفوذ كبار الملوك من جهة وتأثير رؤساء الكنيسة من جهة ثانية. لكن جيزريش جرد أولئك من عقاراتهم وأحفظ هؤلاء بسبب نزعته الأريوسية<sup>(1)</sup>.

(1) إنشقاق في الكنيسة تزعمه القس أريوس الذي عاش في الاسكندرية في بداية القرن الرابع .  
(2)

فهي الحكم الوندالي بدون ركيزة سياسية.

واجه الوندال باستمرار خطرين: الأول خارجي متمثل في امبراطور الشرق. والثاني داخلي متمثل في الكنيسة الكاثوليكية. لذا اكتس了一 كل الأزمات داخل إفريقيا صبغة دينية.

تضررت الكنيسة الكاثوليكية في مصالحها المادية وأبعدت عن مراكز النفوذ، فاعتبرت نفسها مضطهدة وبدأت تنظر إلى القسطنطينية، وفي انتظار يوم الانتقام لم تكف عن المناورة والخداع. بيد أن حكم الوندال لم يسقط إلا عندما أصبحت الظروف الداخلية مواتية. ورث الوندال فيما ورثوا عن الروم السد الأمني. فتعرضوا إلى هجمات البربر المتواتلة. حاولوا بدورهم رد الخطر فتوالت عليهم الهزائم. وعندما اتضح إخفاقهم وعجزهم عن فرض سلطتهم على مجموع التراب المغربي، طلبت الكنيسة بالحاج من امبراطور الشرق أن يبعث بحملة عسكرية وواعده بمعجزة ربانية. وكانت فعلاً معجزة. سنة 533 عندما جاز الجيش البيزنطي البحر وانتصر انتصاراً لم يكن يتوقعه حتى قائد هذه بليزار. في الحقيقة كان زعماء الوندال قد تأثروا شيئاً فشيئاً بالحضارة الرومية (أي البيزنطية). وهذا يعني أن بيزنطة كانت قد شرعت في استرداد المغرب حضارياً وديبلوماسياً قبل أن تسترجعه عسكرياً. إن محاولة آخر الأمراء الوندال إيقاف حركة التأثير الثقافي وإثبات استقلاله عن بيزنطة هو ما دفع هذه الأخيرة إلى استعمال القوة العسكرية.

كان الغزو البيزنطي في ظاهره استرداد الأرض والسلطة، وفي حقيقته إحياء نظام اجتماعي بائذن. عاد في أعقاب حملة بليزار المظفرة عدد كبير من المالكين القدامى وفي مقدمتهم رؤساء الكنيسة. وأعطيت للآخرين مهلة خمس سنوات لكي يطالبوا بعقاراتهم حتى ولو كان قد تصرف فيها غيرهم مدة ثلاثة أجيال. حصل أثناء هذا الغزو ما حصل أثناء الغزو الوندالي: حل الغالب محل المغلوب في ضياعته، بين أزواجها وخدمه. ورث البيزنطيون المال والعقارات وورثوا كذلك المشكلات السياسية والعسكرية.

عاد الشمال الإفريقي إلى حظيرة الامبراطورية. فعادت إليه معضلاتها من انشقاقات داخل الكنيسة وثورات داخل الجيش وحزارات بين أعضاء

الإدارة المدنية. حكم الامبراطور يوسيطينيان (527-565) وسن القوانين وكان الامبراطورية لم تعرف أي تغير خلال القرن الخامس. لكن ما إن توفى حتى بدا للجميع أن تحولات عميقة قد حصلت حيث أصبح كبار الملوك، بالتوافق مع كبار الموظفين وضباط الجيش، هم أصحاب الحل والعقد في أفريقيا. وليست التحصينات حول المدن، وما أكثر آثارها حتى اليوم، سوى علامة على أن السلطة المركزية قد تفتت، وأن الاستغلال قد انتشر، وأن الهوة بين الحاكمين والمحكومين وبين الملوك والمعوزين قد اتسعت.

كانت كل مناطق الامبراطورية، الأسيوية والافريقية، تعرف المضلات نفسها. لذا، عندما استجاب جيران الروم الجنوبيين، أي العرب، إلى دعوة الإسلام وتوحدوا في نطاق دولة فتية وخرجوا من الجزيرة، فإنهم انتظروا بدورهم في سلك الوراثة. دخلوا المغرب بصفتهم فاتحين، متصررين على الروم، وخلائقهم على ما بيدهم. تحكم من جديد منطق الوراثة في مجرى الأحداث فاضطر العرب بعد الممارسة إلى تقليد سياسة الروم وواجهوا الصعوبات نفسها.

هكذا تعاقب على حكم المغرب الوندال من 429 إلى 533 ثم البيزنطيون من 533 إلى 649 ثم العرب من 649 إلى ثورة الخوارج سنة 741 م. يخضع بسهولة المتغلب اللاحق المتغلب السابق ثم يواجه الصعوبة الحقيقة ويعجز عن إخضاع السكان الأصليين. يتزع الفاتح الحكم من فاتح سابق ثم لا يتعدى المنطقة التي تعود المغاربة منذ زمن طويل على أن يروها خارج قبضتهم. تظهر الأحداث وكأنها تعيد نفسها. لماذا إذن تكلمنا على ثوابت خادعة ومتواترات كاذبة؟ لأن الأمور تتعلق بالفاتحين وبهم وحدهم. نسمع باستمرار أقوال الغزا عن غزوة سابقين. أما السكان الأصليون فماذا فعلوا وماذا قالوا؟ إن جوهر التطورات أثناء القرون الثلاثة التي تفصل بين انهيار السلطة الرومانية وانتصار ثورة الخوارج هو تعميق وتركيز تقسيم المغرب إلى ثلاث مناطق: المغرب صحراوي ومغرب وسطي ومغرب مفتوح. ثلاث مناطق، ثلاثة مستويات تاريخية، كل مستوى يحدد تطور الآخر.

## مغرب الصحراو

يكتسي الساحل الصحراوي أهمية تاريخية في نطاق هذا التقسيم الثلاثي للمغرب وفيه وحده، إذ نرتكب خطأ فادحاً عندما نفرق مسألة محددة زمنياً (بين القرن الثاني والقرن السابع م) في مسألة عامة تهم علماء المناخ. نعني أن الصحراو كواقع جغرافي شيء، والصحراو كعامل في تطور المغرب أثناء حقبة معينة شيء ثانٍ.

في هذا المنظور التاريخي نركز النقاش حول نقاط ثلاث:

- ماذا كان النظام الاقتصادي والاجتماعي السائد في الصحراو؟ وهو سؤال يتمثل في قضية الجمل التي كثر الكلام عليها.
- ما هي الأقوام التي عمرتها؟
- ماذا كان دورها بالنسبة لمجموع المغرب؟

كان ستيفان غزيل قد اقترح نظرية شاملة حيث قال إن روما أرغمت البربر بسياستها التوسعية على أن يتوجلوا في الصحراو فطردوا أمامهم الزنوج، الأثيوبيين في تعبير هيرودوت، الذين عمروها إلى ذلك الحين. وسبب تفوق البربر على الزنوج، هو استعمالهم الجمل الذي لم يدخل المنطقة إلا في القرن الأول (م). بواسطة الجمل استطاع الإنسان أن يخراق الصحراو ويجعل منها بحراً داخلياً. أما غوتية فلم يعجبه الكلام على امبريالية روما، فحور النظرية شيئاً ما وقال إن روما أدخلت بسياستها التعميرية عدة حيوانات صالحة لخدمة البشر إلى إفريقيا الشمالية وبينها الجمل الذي اكتشفته في صحراء سوريا، إلا أنها لسوء الحظ أدخلت مع الجمل البدوي الرحال المتعدد على السلب والنهب. أما كورتوا فإنه لم يرض على النظريتين معاً. رفض أن يكون الجمل حيواناً طارئاً على المنطقة، رغم سكوت الوثائق اليونانية والرومانية عنه. وقال إن الزواقل وهم في نظره البربر الرحالة عاشوا متجلورين متصالحين مع الأثيوبيين وهم المزارعون السود خلال الحقبة الفاصلة بين 500 ق.م و 500 ب.م. يجب التنبيه هنا إلى أن نقد كورتوا في هذه النقطة هو نقد عام للكيفية التي يستعمل بها الباحثون الغربيون كتابات الأغريق والرومان. تقدم كورتوا بنظرية

ثالثة وقال إن الحدث البارز ليس إدخال الجمل إلى المنطقة وإنما هو وصول بدو لواتة الذين قدموا من أعلى النيل وطرقوا طرابلس خلال القرن الثالث، مما دعاً الامبراطور ديوكلزيان إلى إجلاء الجنود الرومان عن غرب وجنوب المغرب.

نلاحظ بالمناسبة أن كلاً من غزيل وكورتوا اعتمد مثلاً من التاريخ المعاصر. استوحى الأول نظريته من سياسة التوطين التي اتبعتها فرنسا في الجزائر بين 1848 و 1870 والثاني من تغريبة بني هلال في القرن الحادى عشر (م).

هذه النظريات الثلاث هي التي يعتمدها اليوم مع بعض التعديلات معظم الباحثين. الواقع أنها كلها تتجاوز كثيراً المعلومات المتوفرة لدينا. وتلك المعلومات بدورها مستخرجة من النقوش والصور الصخرية التي اكتشفت في الصحراء والتي أولت تأويلاً يتسم بالجرأة المفرطة.

لم نستطع إلى حد الآن أن نعرف بالضبط لماذا اختفى الجمل في العهد الحجري الصقيل بعد أن كان موجوداً سابقاً، إن هو اختفى بالفعل، ومتى أدخل من جديد إلى المنطقة وياي كمية؟ كذلك لا يتفق الدارسون حول سرعة جفاف الصحراء: هل تناقص معدل الأمطار فيها خلال مئات أمآلاف السنين؟ بيد أن المسألة الجوهرية في الموضوع كله هي التالية: من يوجد الآخر الرجال أم الرجال؟ إن من ذكرنا من المؤلفين يفترضون أن الجمل هو الذي يوجد البدوي الرجال وأن البدو الرجال دخلاء لا محالة. تخفي هذه الاحتمالية الجغرافية التي كان غوتيه من أبرز أنصارها نوايا سياسية<sup>(1)</sup>، وفوق كل شيء تجهل تعدد دروب التطور التاريخي. قد يكون الجمل موجوداً في تخوم الصحراء منذ القدم دون أن تدعى الحاجة إلى استعماله. إن البداوة بالأساس نظام اجتماعي وليس طبعاً لبعض البشر. ما المانع من أن يتارجح الناس مدة طويلة بين الرعي المتنقل والزراعة المستقرة؟ لماذا نفترض أن البدو الرعاة يأتون دائماً من الشرق؟ نلاحظ مرة أخرى أن نظرية غزيل الأقدم تاريخياً هي الأقل ارتباطاً بالتجربات السياسية وربما الأقرب إلى تلمس الواقع.

(1) كان غوتيه يعادي العرب ويختلف منهم بسبب عدم اطمئنانه للوجود الفرنسي في الجزائر.

لا شك أن المغاربة الذين طردوا وراء السد الأمني عادوا مضطربين إلى البداوة، وبعد أن استقرروا في مناخ صحراوي تعاطوا تربية الجمال التي كانت موجودة منذ زمن طويل لكن بأعداد قليلة. لا يوجد دليل على أن لواحة جاموا من الشرق سوى افتراض مجاني لتغربة هلالية أولى، ولا على أن الزنوج طردوا من الصحراء. بل إن مؤلفات هيرودوت وسترابو لا تجعلنا نتفق أن الأثيوبيين كانوا بالفعل زنوجاً أو أن البربر والزنوج كانوا باستمرار على اتصال. لا داعي كذلك لنفترض في ذلك العهد المبكر وجود تجارة منتظمة بين معظم بلاد المغرب وأفريقيا السوداء. إن التجارة الوحيدة التي لا مراء فيها هي التي كانت تربط منصة البورنو بساحل طرابلس، لكننا نجهل حجمها وانتظامها بل يجوز لنا أن نشك حتى في كونها تهم فعلاً المغرب؟

الحقيقة هي أن المؤرخين الغربيين يتخيلون أوضاعاً ويصورونها لنا تصويراً مفصلاً لأنهم يسجّبون على الماضي ما يعرفون عن حقب لاحقة. يذكرون في الغالب مرجعاً واحداً هو كتاب إدورد بوفيل (قوافل الصحراء القديمة، 1933)، وهو مؤلف أقرب إلى القصص التاريخي منه إلى البحث الدقيق. يعتمد بعضهم على كشف نقية ترجع إلى العهد الروماني في جبل الهجار وفي بلاد شنقيط، لكن كشفاً واحداً لا يكفي لإثبات وجود تجارة واسعة ومنتظمة. هذه هي الخلاصة التي توصل إليها الباحث روني موني حيث يقول: «لم تجتمع الظروف المواتية ليحصل اقتصادياً وبكلية عملية ساحل الصحراء إلا بعد وصول شعب جمال بلا منازع، أي العرب» (1968، ص 32).

لا تتعلق إذاً مسألة المغرب الصحراء بعلم الحيوان (أي بتطور الجمل كراحلة تحمل طقساً حاراً وجافاً) ولا بعلم المناخ (أي بأسباب ومراحل تحول المنطقة إلى صحراء قاحلة). وإنما هي مسألة تاريخية بالدرجة الأولى. لم تصبح الصحراء عاملًا مؤثراً في تطور المغرب إلا عندما التجأ إليها قسم من المغاربة وتحولوا مضطربين إلى بدو رحل في انتظار أول فرصة سانحة للعودة إلى الشمال. وهذا وضع لم يتبلور إلا في الفترة التي تفصل بداية الاستغلال الروماني عن فتح الصحراء وتحولها إلى همزة وصل بين المغرب وأفريقيا السوداء. وحسب كل القرائن لم تفتح الصحراء إلا بين 800-700، لا بين

400-300 (م) كما يدعى من ذكرنا من الباحثين.

هذه الصحراء - المعقل التي لجأ إليها المغاربة المعارضون للرومان والوندال والبيزنطيين هي التي أثرت في تطور المغرب بسلبيتها، وتعني بالسلبية أن الحرية اقتربت حتماً آنذاك بالخروج عن نطاق الدولة وحيز التاريخ. كل محاولة لربط أحداث الحقبة الفاصلة بين القرنين الثالث وال السادس بعوامل خارجية، مناخية، حيوانية، بشرية (ظهور حيوان جديد أو وصول قبائل جديدة) يؤدي فقط إلى التعامي عن معناها الحقيقي وهو أن مغاربة تلك المنطقة وتلك الحقبة تقهقرت إلى حياة قبيل - تاريخية مقهورين لا مختارين.

### مغرب الوسط

هو المغرب الذي دخل التاريخ وتكونت فيه ممالك وحافظ على استقلاله زمناً طويلاً قبل مجيء الرومان. ممحنته روما واستغلته ثم استعاده المغاربة شبراً شبراً ابتداء من القرن الثالث. نجده في القرن الرابع مدحوراً شيئاً ما نحو الجنوب والغرب وبسبب ذلك الاندحار مفتتاً متخلفاً. تتضح لنا حالة التمزق والتخلف عندما نقارن الممالك التي سبقت العهد الروماني بالإمارات التي تكونت بعده. لا نعرف الكثير عن هذه الإمارات رغم ما افترضه الباحثون الغربيون اعتماداً على كمشة من النقوش والآثار المتأخرة نسبياً، إذ يرجع تاريخها في الغالب إلى نهاية القرن الخامس (م) وبداية السادس، والتي لا تدل دلالة على وضع القرنين السابقين (كورتوا، م.ن، ص 334 وما بعدها).

لا نعرف بالضبط متى وكيف استرجع المغاربة مغرب الوسط، إلا أننا على يقين من أمرتين: الأول هو تفتيت الجماعات السكانية، والثاني هو الحذر البالغ الذي ميز تصرف الزعماء المحليين رغم رغبتهم الملحة في التقدم نحو شمال البلاد وشرقها. لقد جمع كورتوا ورتب الإشارات الواردة عند بروكوب وكوريبيث أثناء عرضهما لحروب البيزنطيين ضد الوندال والبربر. فاستنتاج منها وجود تسع إمارات أطلق عليها الأسماء التالية:

- 1- إمارة وليلي أو إمارة البقاوة.
- 2- إمارة وهران حول مدينة ألتافا التي طال الكلام عليها بسبب العثور

على ثلاثة عشر جداراً (أي قبراً) شيدت على الطريقة المسيحية وتحمل اسم الـ ماسونا (هذا الاسم قريب من ماسينسن فيحتمل أن يكون قد أصبح لقباً بعد أن كان اسم شخص).

- 3 - إمارة الونشريس.
- 4 - إمارة الحضنة.
- 5 - إمارة الأوراس.
- 6 - إمارة التمامشة.
- 7 - إمارة القابسي.
- 8 - إمارة أنططان في أطلس تونس.
- 9 - إمارة كاباون في طرابلس.

إن وجود الإمارتين السادسة والسابعة غير محقق باعتراف كورتوا نفسه. وقد نشك في وجود إمارات أخرى ضمن اللائحة المذكورة لأن كورتوا يعتمد على نقوش يُؤولها تأويلاً بعيداً يشبه تأريلات كاركوبينو، وحتى عندما يلتجأ إلى الوثائق الأدبية فإنه لا يملك قياساً يميز به أرباب عصابات ثائرة ضد الوندال والروم ورؤساء سياسيين حقيقيين. إن الإمارات التي تستحق الإهتمام لأنها تلقي ضوءاً كافياً على كثير من الأحداث اللاحقة هي أولاً إمارتان مستقلتان، لا علاقة لهما بمن خلف الرومان: إمارة وليلي في منطقة أُسست فيها فيما بعد دولة الأدارسة، وإمارة وهران في منطقة أُسست فيها دولة تاهرت؛ وثانياً إمارتا الأوراس وانططان إذ اتبع زعماؤهما إزاء الوندال والروم سياسة ماسينسن إزاء قرطاج، راوغرا كثيراً لكنهم لم يحيدوا عن هدفهم الأساس، أي منع كل غاز دخيل من التوجه نحو الغرب. من الواضح أن هؤلاء الزعماء لم يهتموا أثناء الفترة المذكورة لشخصية من يحكم منطقة الشمال الشرقي، لم يتدخلوا عندما انتقل الحكم من الرومان إلى الوندال ثم إلى البيزنطيين. لكن عندما أراد خليفة جيزريش، بعد أن خاب أمله في تكوين أمبراطورية بحرية متوسطية، أن يعيش عن هذا الإخفاق بالتوسيع في القسم الغربي من المغرب، حينذاك ثار سكان الأوراس مدة سبع سنين من 477 إلى 484. فأوقفوا زحف الوندال وألحقوا بهم الهزائم تلو الهزائم. وهذه الواقع هي التي قضت على سمعة الوندال وأعادت الأمل إلى نفوس أعدائهم الكاثوليكين المضطهدين. كذلك

عندما انتصر البيزنطيون سنة 533 على الوندال وظنوا أنهم قادرُون على استعادة المغرب بِكامله وجدوا أمامهم الخصوم أنفسهم وواجهوا المقاومة العنيفة. حاربهم يابدُن أمير الأوراس أربع سنوات ثم التَّجَأَ إلى الغرب لِيسترجع أنفاسه قبل أن يعيَدَ الكرة سنة 546. نلاحظ السياسة نفسها عند أنطَالن، أمير المنطقة الجبلية التي تفصل تونس عن الجزائر الحاليتين، حارب الوندال بعنف وهزمهم سنة 530 هزيمة نكراء كانت سبب إنهيار دولتهم إذ تشجعت إثْرَها الكنيسة واستقدمت حملة بليزار. عندما تم الأمر للروم اعتذروا بِأنطالن كأمير مستقل. فتحالَّف معهم ضد يابدُن. لما فر هذا تجاه الغرب ظن الروم أنهم أصبحوا في غنى عن أنطالن فاحتقرُوه. فثار ضدُهم وهزمُهم سنة 545 قبل أن يتوجه إلى القائد الرومي الشهير المدعو يوحنا تروغليتا<sup>(1)</sup>.

هذا ما كان يتَّنَظر الوندال والروم كلما أرادوا التَّوجه نحو الغرب، لكن الصعوبات نفسها كانت تواجههم إذا ما التَّفَّتوا نحو الصحراء أو طرابلس. لا نعرف تفاصيل حروب الجنوب التي لم تنتَقطْ قط، إلا أن معناها واضح. كان الزعماء البربر يعترفون بسيادة إسمية لمن حكم قرطاج وما حوالِيه، لكنهم يرفضون كل عودة إلى وضعية ما قبل القرن الثالث، إلى عهد التَّوسيع والاستغلال المباشر. وهو موقف لا يتسَم بالخداع والحقُّ والطَّيش، كما يقول المؤرخون الغربيون، بقدر ما يتميَّز بما إتَّسَمَ به سياسة ماسينيسن من عناد وطُولِ النَّفْس، من لجوء إلى خطة لا تغيير وهي محاصِرة الروم في حمامِ الحصين، حمى القرطاجيين ومن جاء بعدهم ومضايِقِتهم جنوباً وشرقاً. تدلّ وقائع أواخر العهد البيزنطي عن يأس شديد إذ لجأوا إلى الغدر والخيانة والانتقام والمباغة، إلى الحيل التي يرغم على اتباعها عادة المحاصرون. كل قائد سقط بين أيديهم أعدمه في الحين، وهذا ما حصل لأنطالن وكوتزرين وغرمول. أحسّوا منذ البداية أن حكمهم مؤقت فقرّرُوا الاستفادة منه في أقصر وقت. إستغلوا الناس فوق ما يطاق فأضْرَموا نار ثورة لا تحمد.

قلنا إننا لا نعرف بدقة عدد الامارات المستقلة ولا تنظيماتها ولا مقدار وحدتها الداخلية. هل نستطيع أن نصور على الأقل مظهرها العام؟ هل

(1) هذا القائد هو الذي وصف حروبه الكاتب كوريب (ترجمة فرنسية في مجلة تونس 1899-1902).

إحتفظت باللغة اللاتينية والقوانين الرومانية؟ هل تشتت بالديانة المسيحية أم تركتها تض محل؟ يعتمد الدارسون على بعض النقوش ويقولون إن المسيحية بقيت حية. لنفرض أن الأمراء والأتباع كانوا بالفعل نصارى، إلى أية فرقة كانوا يتسبون؟ ثار البربر على البيزنطيين ثورة لم تكُن تنتفع. فهذه الثورة إن دلت على شيء فإنها تدل على أن البربر كانوا يفرقون بين المسيحية وسلطة الأباطرة وبالتالي على استقلال نسيبي تجاه الكنيسة الكاثوليكية المتحالفه معه. وعندما انحل التحالف بعد موت يوسيطينيان ونهضت الكنيسة ضد الإمبراطور في مسألة طبيعة النساوت ووحدته مع اللاهوت لم تحظ، حسب المعلومات المتوفّرة بأي سند لدى السكان. يذكر البعض أن الدعوة الدوناتية انتعشت في أواخر القرن السادس، وأن اليهود بعد أن إضطهدتهم أباطرة الروم وشتوا شملهم انتشروا خارج المناطق البيزنطية وبدأوا يدعون إلى نحلتهم، وهذه أمور تشير إلى أن المسيحية الموجودة في مغرب الوسط، والمتفصلة عن الكنيسة، بدأت تأخذ صفة دين يدعوا إلى إله واحد دون التقييد بأي طقس خاص أو عقيدة متميزة. وهذا في آخر التحليل تطور ذو مغزى إذا تذكّرنا أن مغرب الوسط، المستقل بشؤونه الدينية والدنيوية منذ قرنين، هو بالذات الأرض التي سمعت دعوة الإسلام وشعار «لا إله إلا الله».

### المغرب المفتوح (الخاضع)

عني القسم الذي احتفظت به روما إلى آخر لحظة قبل أن يرثه على التوالي الوندال ثم البيزنطيون ثم العرب. تقلصت مساحته إلى مائة ألف كيلو متر مربع، حسب تقديرات كورتوا (م. ن. ص 184)، وانحصر أيام البيزنطيين إلى شريط الساحل وضواحي المدن. لكن المغرب المفتوح، قبل أن يكون مساحة تتخلص باستمرار، إنما هو نظام اجتماعي لا يتغير رغم تعاقب الأسياد الذين يختلفون فيما بينهم جنساً ولغة وديناً.

كلما استقر حاكم في قرطاج استولى على الضبع الواسعة الموجودة في الجنوب، بلاد الزيوت والنخيل. فيما يتقاسم قواد الجيش العقارات المتوسطة المساحة الموجودة في الشمال، بلاد الحبوب. وإذا كانت القسمة غير متكافئة ثار بعض القواد على البعض الآخر فتنفس الأهالي الصعداء. لم تكن

هوية حاكم قرطاج تهم كثيرة الطبقات المستغلة المقهورة، أي الأقنان والعمال المياومين الذين نشأت بينهم جماعة الدوارين حسب رأي صوماني، والمكارين الملزمين باداء أجرة الأرض إما للملاكين وإما للخزينة، وأخيراً الملاكين المطالبين بالخروج. كان النصيب الذي يعطيه هؤلاء جميعاً من محصولهم يتزايد باستمرار حتى وصل أيام البيزنطيين، في أواسط القرن السادس، حداً لا يحتمل. درس الباحثون بإمعان مجموعة من عقود بيع ترجع إلى عهد الوندال، تعرف باسم *الواح البيرتيني*<sup>(1)</sup>، وكذلك قانون يوسيطينيان القاضي بإرجاع العقارات إلى أصحابها الأصليين بعد الغزو البيزنطي، رغم هذا المجهود ما زال النظام الاجتماعي السائد في تلك الفترة غامضاً شيئاً ما، لكن هناك أمراً مؤكدأ هو أن المغرب المفتوح، يمثل أغنى جزء في شمال إفريقيا، فالمفروض أن يكون سكانه أساس كل بناء اجتماعي، إلا أنهم كانوا في الواقع أفق المغاربة وأكثربهم عرضة للإستغلال والهوان. كانوا يرون في الأمبراطورية والكنيسة أصل شقائهم وبوسهم دون أن يلمسوا في الدولة القائمة أي منفعة. يقال لنا إن المغاربة نعموا تحت حكم الرومان وحتى الوندال بالأمن، لكن لصالح من كان ذلك الأمن؟ أليس يعني في آخر تحليل تهيء الظروف لتصعيد الاستغلال؟ يقال لنا إن روما أدخلت إلى المنطقة مفهوم الدولة الذي ضاع فيما بعد وإن المغرب خسر الكثير بضياعه. لكن ماذا كانت تعني الدولة بالضبط في القرن الرابع أو السادس؟ ليست الدولة مفهوماً مجرداً، إنما هي علاقة اجتماعية يعيشها المرء يومياً. مع بزوغ القرن الثالث بدأت السلطة المركزية تتحل في المغرب المفتوح وأصبح النفوذ الحقيقي بيد الملوك الكبار والأساقفة، فكانت السلطة إذن مفتة لا شرعية قائمة على القوة والقهر. لا يمكن في هذه الأحوال أن يرى سكان المغرب المفتوح في قلائل المغرب الوسط فوضى قاتلة، بل كانوا يتظرون منها الخلاص وفرصة للتنفس.

في بداية القرن السادس طرد أنطالن وأتباعه<sup>(1)</sup> الملوك البيزنطيين من

(1) هذه الألواح المكتوبة باللاتيني اكتشفت على الحدود الجزائرية التونسية وسلمت إلى أوجين البيرتيني. آنذاك رئيس إدارة الآثار في الجزائر. قام بعد موته، جماعة من الأخصائيين بتحقيقها ونشرها سنة 1952. يظن الناشرون أنها وثائق خاصة احتفظ بها أحد الملوك الكبار الذي اضطر إلى دفنه أثناء إحدى الهجمات التي كان يقوم بها من حين إلى آخر الماوريون =

منطقة غرب تونس الحالية، كيف لا نتصور أن العملية تمت وسط فرحة الأهالي المزارعين! عندما تحصن البيزنطيون في المدن وطوقوا جبل الأوراس لكي لا ياغتهم سكانه، عندما تقدم البربر الشاثرون من طرابلس إلى ضاحية قرطاج سنة 587، والحكم انداك بين يد قائد الجيش الأمبراطوري جيناديوس، أكان من الممكن أن تتحقق هذه الإنتصارات لو لم يحظ الثوار بإعانته الأقنان والمياومين وصغار الملوك الذين تحرروا ولو مؤقتاً من عبء السخرة والضريبة والكراء؟ صحيح أن سكان المغرب المفتوح، المعروضين باسم الأفارق الروم، كانوا يختلفون ديناً ولغة وعادات عن الماوريين، أو البربر الأحرار، لكن بما أن الكنيسة الكاثوليكية قد ربطت مصيرها بالنظام الأمبراطوري، ألا يجوز لنا أن نفترض أن المغاربة غالباً في النهاية المصالح المشتركة على الفوارق الثقافية؟

بيد أن أخطر ما نتج على المدى الطويل عن انحلال السلطة المركزية هو إحياء التنظيمات المحلية، وبخاصة الأسرة التي كلما اتسعت كانت أقدر على حماية أعضائها. يحلو للكتاب الغربيين أن يعارضوا باستمرار بين الحياة العمومية (السياسية) التي ميزت نمط العيش الروماني والحياة الخاصة (العائلية) التي طغت على المغاربة بعد اعتناقهم الإسلام. مهما يكن من صحة المقارنة يجب التذكير أن ضمور الحياة العمومية لم يبدأ مع الفتح العربي وإنما رافق منذ البداية مراحل انحطاط روما. بدأ المغربي يلتجأ إلى حماية العشيرة ويحصر فيها جميع علاقاته، حتى الزوجية<sup>(2)</sup>. يلاحظ الباحث الغربي الحدث فيقول: هذا هو النظام القبلي، لا جديد فيه. أليس من حقنا أن نسأل: أين كان ذلك النظام أثناء حكم الرومان؟

يقال من جهة إن المغاربة ترّوموا كلهم وعن طيب خاطر وحافظوا على مظاهر الرومنة حتى بعد جلاء الجيش، ومن جهة ثانية يقال إن القبيلة كنظام شامل لم تفارقهم أبداً، ما هذا التناقض؟ أو لم يبن الأواني لكي نرى في

= الخارجون على السلطة المركزية تحت قيادة انطالن في أواخر القرن الخامس (493-496).

(1) يسمى اتباع انطالن وبربر طرابلس البيزنطية بالماوريين، أي البربر الأحرار.

(2) الانبرغامية عند علماء الأجناس والمجتمع، أي زواج الأقرب، كفضيل بنت العم على غيرها.. يقابلها الأكسوغرامية، أي زواج الأبعد، فيمنع عندئذ زواج أبناء العمومة..

السلوك المذكور، أي في الاحتماء بالعشيرة والعزوب عن الدولة، حلاً محدداً لمشكلات معينة، لا رجوعاً إلى نمط أصيل دائم؟ وهذا الحل المحدد الذي ظهر في ظروف خاصة لأسباب خاصة هو الذي أصبح فيما بعد مثلاً يحتذى به كلما وجدت ظروف مماثلة، أي كلما ذابت السلطة وتفككت الإدارة وغابت الشرعية. من الممكن أن يكشف لنا البحث أن وضعية إضمحلال السلطة المركزية لم تبدأ مع التجربة الرومانية، لكن مهما يكن من أولية تلك الوضعية يجب على المؤرخ أن يحتفظ لها بقيمتها الخصوصية، بوزنها المتميز، بجذتها، لا أن يطمس معالمها في نمط مجرد يسميه النظام القبلي، ويضفي عليه صفة الديمومة، في حين أنه ركبها من معلومات اقتطعها من دراسة أزمنة متأخرة جداً.

من الواضح أن اللجوء إلى العشيرة عندما تنحل الأمة ليس خاصاً بالمغرب. وجه الخصوصية هنا أن المغرب المفتوح لم يكن درباً مسدوداً، مثل أسكوتلاندا وبلاد الباسك، إذ كان يفتح على مغرب الوسط ومغرب الصحراء. بتراجعه عن الحياة العمومية السياسية فإنه التقى مع المغاربة الآخرين على طريق التقهر. ما يجمع بين المغارب الثلاثة، فوق وحده المناخ والتاريخ، هو معاينة مصير مشترك.

بين المغارب تماثل وتشابه، لا وحدة شاملة بدون تمييز. نجد في المغرب المفتوح الأسرة - العشيرة وفي مغرب الوسط الإمارات المبنية على تحالف الأفخاذ وفي مغرب الصحراء القبيلة البدوية. هذه تنظيمات اجتماعية تقوم بالوظيفة الوقائية نفسها، إلا أن بناءاً مختلفة جداً. ليس من حقنا أن نستخلص من تماثل الوظيفة وحدة البنية، وإنما كانت وحدة إسمية فقط.

تبني العائلة - العشيرة مثلاً على الجوار والتساكن ولا تنشأ فقط من علاقات اللحمة والتناسل: يعني إن المروء مع مرور الأيام يستبدل نسبياً بنساب وذكريات بذكريات كلما انتقل من محل إلى آخر. فالعنصر الجامع بين أعضاء العشيرة في الحقيقة هو الجوار وليس النسب كما يتصوره المغاربة أنفسهم. هذا واقع يعرفه كل باحث نزيه، كيف نعلمه إذا لم نرفض مسبقاً الخرافات التي تقضي أن أي عشيرة منحدرة من أخرى أو عازبة عنها، وإذا لم نفترض

أن العشيرة تعاقد بين أفراد من أصول مختلفة للإتحاد والدفاع المشترك. رمز ذلك التعاقد هو الاسم الذي لا يتخلّى عنه أحد ويستمر عبر الأجيال. لا يدلّ الإسم (المناصرة، أولاد علي، آيت عطة، أولاد السبع... الخ) على شخص بعينه عاش في سالف الأعوام، هو الجد الأعلى، وإنما يدلّ على دوام إرادة الإلتحام. وإذا كانت الأسماء تتغير بمقتضى المصلحة لا بسبب الترحال والتنازل، أي فائدة في رسم خريطة تاريخية للقبائل<sup>(١)</sup>.

اكتشف المغاربة هذه التنظيمية الوقائية في ظرف اختفت فيه السلطة العادلة الشرعية، فتشبّثوا بها لأن المشكلات الناجمة عن الاستغلال والحكم اللاشرعى لم تحل. فكانت التّيّنة أن انعزّلت المدن عن الأرياف: تحصنت الأولى وراء أسوار ضخمة وانزّلت الثانية في مسار انحطاط لا مرد له. صحيح أن الحروب المتواصلة أتّلّفت المزارع وهدمت المباني الريفية، لكن السبب العميق هو إهمال السكان لما ليس لهم.

التجزئة والتّقهقر، التّشكّيك والفقير، هذه الأوضاع التي عانى منها المغرب بعد زوال الحكم الروماني، لم تكن نتيجة المناخ بقدر ما كانت حصيلة تاريخية انعقدت بِلِجهاض الحركة التّوحيدية التّحريرية التي تحملها ماسينيسن بعد أن بدأت قبله بقرون. وبالطبع جاء الإجهاض من جراء الاحتلال الروماني. كان من حق المغاربة أن يتساءلوا: «ماذا جنينا من روما؟». لم تكن قوية إلى حد إخضاع المغرب بِكامله، ولا ضعيفة إلى حد الجلاء عنه بِكامله. تم توازن عقيم بين المغرب الثلاثة، وبصورة خاصة داخل مغرب الوسط حيث لم تستطع آية إمارة أن تسمو على الجميع بدون مساعدة أجنبية. في ظل هذه الوضعية القلقة تعود المغاربة على الإستهجان والإنتظار، مما عمل على تجميد التوازن والبني الاجتماعي المنثورة عنه. وهكذا تكررت ظاهرة غريبة في تاريخ المغرب، ظاهرة النصر المتأخر عن أوانه، لا يقترب المغاربة من قرطاج، هدفهم الدائم، إلا ويدق فاتح جديد

(١) هذا ما يتعلّق بالمغرب المفتوح، مغرب الوهاد ومجاري المياه والزراعة المنتظمة... فلا ينطبق بالضرورة على المغاربة الآخرين. انظر مقال جاك بيرك، ما هي القبيلة في أفريقيا الشمالية؟ (1953) لقد فند في الآراء الوضعانية التي تجعل من القبيلة ظاهرة طبيعية ملموسة والتي تلتقي بالطبع مع الآراء التقليدية، أي أنّواع المغاربة على أنفسهم.

الباب. ظل مغرب الوسط، قبل المغرب كله، سجيناً بين البحر، ميدان الغزاة، والصحراء ملجاً للمغاربة الأحرار، يتظاهر فرصة سانحة ليتحقق هدفه الدائم: الوصول إلى البحر وتوحيد إمارات الوسط. ثم طال الانتظار دون أن تسنح الفرصة في الوقت الملائم.

في هذا المنظور لا يمثل فتح العرب لافريقيا قطيعة مع الماضي. اتبع العرب في البداية خطة غير خطة سابقيهم، لكنهم ما لبثوا أن خضعوا بدورهم إلى الضرورة. ولم يتوسط القرن الثامن حتى بُرِزَ من جديد المغرب الثلاثي بالمعنى الذي أوضحته.

قبل أن نرجع إلى هذه النقطة الجوهرية لنعرض الأحداث أولاً.

## II

لا نكاد نعرف وقائع الفتح العربي إلا من خلال نصوص عربية متأخرة وفي بعض الأحيان متضاربة. لذلك ما زالت تجوم فوق تفاصيلها شكوك كثيرة. ما تجمع عليه النصوص المذكورة هو أن الفتح تطلب زمناً طويلاً، ما يقرب من خمسين سنة، ومر بمراحلتين: مرحلة السرايا ومرحلة الفتح المنظم.

بعد أن استولى عمرو بن العاص على مصر سنة 18 هـ - 640 م بدأ ينظر إلى الغرب ففتح برقة سنة 20 ثم طرابلس. وسنة 26-647 أثناء خلافة عثمان بن عفان، نظمت حملة كبيرة قادها عبد الله بن سعد بن أبي سرح، والي مصر آنذاك. توقفت في طرابلس حيث التحق بها مجاهدون كثيرون، ثم دخلت منطقة المريناق، أي القسم الجنوبي من أفريقيا الرومانية. كان يحكم البلاد آنذاك البطريق<sup>(1)</sup> غريغوار، جرجير كما تقول النصوص العربية، الذي كان قد انتهز عدم موافقة الكنيسة الأفريقية على اختيارات أميراطور القسطنطينية في ميدان العقيدة ليعلن عن إستقلاله. تقدم جرجير لمبارزة الجيش العربي الذي يقدره المؤرخون بعشرين ألف مقاتل. التقى الجماعان قرب سبيطلة (سفوتيل) فهزم القائد البيزنطي وقتل. عندئذ تفرق العرب وشنوا الغارات على كل الجهات، متحاشين على ما يbedo المدن الشمالية الحصينة. فطلب الروم، حسب الرواية العربية، من الفاتحين مغادرة البلاد مقابل مكافأة مالية كبيرة فاستجاب العرب وغادروا البلاد. من هم أولئك الروم؟ لا شك أنهم كبار

(1) هذا لقب يدل على خطة مدنية في التنظيم الروماني المتأخر. انظر بول بوني (1974).

الملاكين الذين خافوا على أنفسهم بعد أن انهارت كل سلطة سياسية بعد موت جرجير. ولماذا قبل العرب مغادرة البلاد بعد أن لم تبق أمامهم أية معارضة منظمة؟ يتسرع الباحثون الغربيون فيقولون إن هدفهم الوحيد كان الاستيلاء على الغنائم. يجب التذكير هنا أن العرب كانوا يعرفون الشام وفارس ومصر قروناً عديدة قبل أن يفتحوها، في حين أنهم كانوا لا يكادون يعرفون شيئاً عن المغرب. ربما سمعوا لأول مرة في الشام أن المغرب منطقة غنية تابعة لامبراطورية الروم. وهذا الجهل بأوضاعه الداخلية هو ما دعا بلا شك الخليفة عمر إلى رفض فكرة الغزو أول ما عرضت عليه، كما لا يستبعد أن يكون عثمان بن عفان حينما وافق على المشروع أعطى أوامر صارمة حول الخطة التي يجب إتباعها، أي أنه أمر بالبدء بحملة استكشافية قبل التفكير في الغزو الفعلي.

توقفت حركة الفتح أثناء الفتنة الكبرى. لما استتب الأمر لمعاوية قرر سنة 45-665 أن يغزو المسلمين غزوة إستطلاع. كانت الأوضاع في أفريقيا (المنطقة الخاضعة لحكم البيزنطيين) قد تدهورت أثناء الثماني عشرة سنة السابقة بسبب الصراعات العقادية. وبالطبع لم تنه هذه الأمور على العرب المقيمين في طرابلس الذين أبلغوا خبرها لمعاوية. قاد الحملة معاوية بن حدبيج محاطاً بعده من أقبال قريش. يقال مثلاً إن سوسة فتحت على يد عبد الله بن الزبير وجلواء على يد عبد الملك بن مروان. هذه المرة أظهر المجاهدون المسلمون معرفة أدق بموقع البلاد وقدرة أكبر على مواجهة حرب الروم. فتهيأت بذلك الظروف ليقوم عقبة بن نافع بفتح حقيقي.

كان عقبة يعرف المغرب حيث شارك في غزوة عبد الله بن سعد وقاد الجيش الذي استولى سنة 42-662 على واحة غدامس. لذا، لما عين على رأس المجاهدين كانت لديه خطة مدرورة محكمة. إلتحق بجنوب أفريقيا سنة 50-670، ولكي يعطي للوجود الإسلامي صفة دائمة طبق نصيحة عمر بن الخطاب عند تخطيط الكوفة، فاختار وسط البلاد نجداً فسيحاً وخط فيه مدينة القيروان. تم ذلك على الأرجح سنة 53-652. بعد ذلك لم يتوجه شمالاً ليحاصر المدن البيزنطية الحصينة، بل إتجه شرقاً واحترق منطقة الهضاب المرتفعة التي تشبه تضاريسها ما ألفه عرب الجزيرة. وهكذا غير تماماً السياسة

المتبعة إلى ذلك الحين، جاعلاً في مقدمة أهداف الفتح منطقة قل ما كان يوجد فيها الروم المدربون على فنون الحرب والمتوفرون على أسلحة فتاكه، أي المنطقة التي أسميناها بمغرب الوسط، المستقل منذ ثلاثة قرون عن كل سيادة خارجية. لم يكتب لعقبة أن يطبق خطته دفعة واحدة، إذ أُغفى من منصبه وخلفه أبو المهاجر دينار الذي انتهج سياسة لين استمال بها زعماء البربر، في مقدمتهم كسيلة<sup>(1)</sup>، الذي قاد المقاومة ضد العرب فيما بعد. استعاد عقبة مأموريته سنة 682-62، فرجع مصمماً العزم على إتمام الفتح. توغل في شمال شرق البلاد واستولى على لميس ثم باغي ثم تاهرت. وهنا تضارب الأخبار: هل دخل المغرب الأقصى أم لا؟ لا شك أنه وصل إلى ناحية تلمسان، لكن عندما نقرأ أنه لم يوقفه إلا البحر، نتساءل: أي بحر: المتوسط أم الأطلسي؟ ساق روبير برانشفيغ (1947-1942، ص 108-155) أدلة لها وزنها على أن عقبة لم يتعد البحر المتوسط، إلا أن ليفي بروفنسال نشر مخطوطاً لم يكن معروفاً من قبل (1954، ص 17-43) يشكك في النظرية المذكورة. لا يستبعد أن يكون عقبة قد أرسل بعض السرايا إلى ما وراء نهر ملوي، لكن لا يوجد دليل قاطع على كونه استولى على المنطقة فعلاً. مهما يكن من هذا الأمر فقد قفل عقبة في إتجاه القيروان، بدون شك على الطريق نفسها التي اتخذها للذهاب، فارتکب خطأ كبيراً وفرق جيشه. حينئذ أحاطت به جموع كسيلة في محل يعرف بتهودة قرب بسکرة فانهزم واستشهد ستة 64-683. يروي الإخباريون أن جيش كسيلة كان يضم عدداً من جنود الروم، إلا يتعلق الأمر بمحاربين يعملون لأنفسهم بعد أن انهارت السلطة البيزنطية؟ بموت عقبة رجع العرب إلى نقطة البداية، ويمكن القول إن استشهاده كان يعني إخفاق الخطة التي استحدثها. ظن أن فتح المغرب الوسط أقصر طريق للإستيلاء على المغرب كله فدلت التجربة على أن هذا غير صحيح. ونلاحظ بالفعل أن خلفاءه حادوا عن خطته.

إنحاز المجاهدون إلى طرابلس في انتظار أن تهدأ فتنة عبد الله بن الزبير. حاول زهير بن قيس البلوي أن يستعيد المبادرة، فأحرز بعض

(1) كسيلة أو كسيلة، إذا طبقنا الطريقة نفسها التي ألونا بها الأسماء البربرية المكتوبة باللاتيني يجب أن نقرأ كُسيلَن.

النجاح. خرج متتصراً من معركة ممس سنة 686-67 حيث قتل كسيلة ثم دخل القิروان. لكن البربر تجمعوا من جديد وحاصروا المسلمين، فاضطر زهير إلى مغادرة البلاد والإلتحاق ببرقة حيث توفي. قام بعده حسان بن النعمان بمحاولة أعطت نتائج أفضل. استرجع القิروان سنة 72-691 ثم قصد قرطاج<sup>(1)</sup> فدخلها عنوة في السنة التالية، لكن يبدو أن البيزنطيين طرقوها من البحر في تاريخ لا نعرفه بالضبط، بين 692 و 695. حارب حسان الروم طويلاً وانتصر مراراً عليهم ناحية بنزرت، حتى ظهر عنصر جديد، هو تجمع البربر تحت قيادة الكاهنة الأوراسية، بتحالف مع جماعات بيزنطية مسلحة. حينذاك خانه الحظ في مواجهات دارت في منطقة باغي وتبسة فقرر الإلتحاق بطرابلس في انتظار أن يأتيه المدد من دار الخلافة.

يظهر أن الملوك، رومان وبيزنطيين، تضايقاً من نفوذ ببربر الأوراس بمجرد ما رحلت الجيوش العربية، تماماً كما تضايق البيزنطيون قبل مائة سنة من نفوذ انطalan الذي أعندهم على صد جموع يابدن. أما الكاهنة فإنها أرادت أن تحافظ بكل الوسائل على وحدة القيادة، وهذا السلوك العنيد سمي فيما بعد بسياسة الأرض المحروقة. مهما يكن من أصل التناحر بين الروم والبربر فإن حساناً أطلع عليه بسرعة فعاد للهجوم سنة 76-695. فتح قرطاج وطرد منها البيزنطيين بصفة نهائية ثم تصدى للكاهنة فهزمهما سنة 79. بانهيار المقاومة المسلحة نشأ وضع جديد جنى ثماره موسى بن نصیر.

عين موسى ولیاً على المغرب سنة 85-704 وكان أول ولی مستقل غير خاضع لولي مصر. وصل إلى المغرب الأوسط<sup>(2)</sup> بعد أن اتبع طريق عقبة بن نافع، ومن هناك التحق بشمال المغرب الأقصى. دخل طنجة ومنها بعث ولديه عبد الله ومروان يستطلعان جنوب البلاد. إنسمت سياسة موسى باللين والاعتدال، فاعتنق رؤساء البربر دين الإسلام، وكعبارة على حسن طويتهم،

(1) يقول الناصري عن حسان: «لما دخل القิروان سأله الأفارقة عن أعظم ملوكهم فقالوا صاحب قرطاجنة وهي المدينة العظمى قرية روما وضرتها» (الاستقصاء، 1، ص 82). كلمة أفارقة تعني هنا سكان أفريقيا بدون تخصيص.

(2) المغرب الأوسط في العرف هو غرب الجزائر الحالية. يختلف عما نعني نحن ب المغرب الوسط.

تركوا أولادهم رهائن لدى موسى الذي أنزلهم طنجة<sup>(1)</sup>. هل وصل ابنا موسى إلى سوس الأقصى كما يقال عادة؟ هذا أمر مشكوك فيه إذ من المعلوم أن موسى بدأ سنة 709-91 يعد العدة للحملة التي قادها مولاه طارق بن زياد البربرى والتي انتهت بفتح أرض الأندلس.

لخصنا هنا ما يتفق على صحته الباحثون المعاصرون. لكن الغموض لا يزال يحيط على كثير من الوقائع. إن المراجع المتوافرة متأخرة مبنية على روايات متفاوتة القيمة. وفوق هذا إنها من نوع له منطق خاص وهدف خاص. إن كتب المغازي من عمل الفقهاء، وهم هؤلاء، عندما يتكلمون على منطقة ما، هو الجواب عن السؤال التالي : هل فتحت عنة أو صلحًا<sup>(2)</sup>، لأن هذه النقطة هي التي تحديد حقوق الناس. يحرض الفقهاء على تسجيل كل الأخبار مهما تضاربت، لأن في ذلك مخرجاً يدافع به الناس عن مصالحهم. يتعجب غوتié من كون المؤلف العربي يسوق الأخبار المتناقضة ولا يختار بينها لأنه لم يكن على اتصال بالتألif العربي، فلم يدرك أن السر هو الحرص على المصلحة وإرادة التوسيع على الناس. ينقل الإخباريون في الغالب رواياتهم عن الفقهاء، فيضطرب خيط القصة وتختلط الواقع على القارئ. من المستبعد أن نوقن يوماً لتنظيم الأحداث تنظيمًا نطمئن إليه، حتى لو ظهرت إلى النور مخطوطات عربية أقدم من التي نستعملها الآن، لأنها ستكون حتماً من النوع نفسه. لن يتغير الوضع إلا إذا اكتشفت روايات غير عربية، بيزنطية، مثلاً، أو عشر على كميات مهمة من النقود والمسكوكات.

اعتمد الباحثون الغربيون على ما ذكرنا، أي على أخبار مضطربة وغير منسقة، واستنتجوا منها إستنتاجات مغرضة حول تعرّض عملية الفتح. لكي نضع الأمور في إطارها الحقيقي علينا أن نتذكر أولاً الأزمات التي مرت بها الخلافة، وثانياً صعوبة المواصلات. كانت مصر هي قاعدة الجيش لا طرابلس التي لم تكن سوى محطة إستراحة - وثالثاً تعدد الخصوم. واجه المسلمون الروم أي البيزنطيين، والأفرنج أي بقايا الرومان، فالأفارقة، وأخيراً

(1) كان هذا السلوك عادياً أيام الإمبراطورية الرومانية منذ عهد ماسينيسن.

(2) يطرح الناصري نفسه هذا السؤال وسط سرده أحداث الفتح. (الاستقصاء، 1، ص 80).

البربر. بماذا كانت تتميز هذه الجماعات بعضها عن بعض؟ هذا موضوع طال حوله النقاش. الأقرب في نظرنا هو أن نسم كل جماعة بوضعية اقتصادية - اجتماعية خاصة: الروم هم أصحاب السلطة السياسية والإدارية، الأفرنج هم كبار المالكين، إما رومان وإما بربير مرومنون، الأفارق هم سكان المدن المنتصرون والمذوجو اللغة، أي الناطقون باللاتيني والبربرى أو باللاتيني والبونيقي وأخيراً البربر هم سكان الأرياف. كانت كل جماعة تقاوم الفتح بأسلوب خاص، مما عقد العمليات العسكرية.

روى ابن خلدون عن أبي زيد القيرواني قوله: «ارتدت البربر اثنتي عشرة مرة من طرابلس إلى طنجة. وأجاز معه (أي طارق) كثيراً من رجالات البربر برسم الجهاد فاستقروا هناك فحيثلاً استقر الإسلام بالمغرب وأذعن البربر لحكمه».

نقل عن الناصري، (م. ن. ص 89)<sup>(1)</sup>. هذه الكلمة يلذ للغربين ترديدها والتعليق عليها، لكنها عبارة خطابية الغرض منها التأكيد على خصوصية فتح إفريقيا الذي لم يتم بعد معركة حاسمة كما وقع في سوريا والعراق ومصر والأندلس. لم يتعثر فتح إفريقيا بسبب مقاومة البربر فقط، وإنما بسبب حوادث أخرى كثيرة، منها أزمات الخلافة ومنها، قبل كل شيء، خطأ موسى بن نصیر الذي بادر بغزو المغرب الوسط معرضاً عن مدن الشمال فأعطى للبيزنطيين فرصةً كثيرة لإشعال الثورة وراءه وقطع خطوط المواصلة مع الشرق.

اشتهر غوتية بنظرية ترمي إلى تفسير لماذا فتح العرب المغرب بنجاح: وهي نظرية لا يكف المؤلفون الغربيون يرددونها الواحد تلو الآخر. نسوق هنا إحدى عباراتها: «نلاحظ طوال تاريخ المغرب، يقول غوتية. تعاطفاً بين العرب البدو وبدو البربر، إذ تجمع بينهم طريقة العيش والمشاعر العميقية،

(1) ما يلفت النظر في قول أبي زيد هو الكشف عن الظاهرة الفريدة التي ميزت الوجود العربي في المنطقة وهي سهولة الالتماء إلى النخبة الحاكمة عن طريق الولاء، شيء الذي لم يحصل أيام الرومان إلا بعد ثلاثة قرون أي بعد قرار (قرقلاء)، ولمدة قصيرة حيث أصبح ممتنعاً أيام الرنداles والبيزنطيين.

فهذا التعاطف أقوى من الاختلاف في اللغة. وفي قصة الكاهنة ما يشير إلى أن هذا لعب دوراً لا واعياً. حصل هذا في الوقت الذي كان فيه سكان المدن يجربون فوائد حكم الخلافة الذي كان يضمن لهم سلطة نظامية وإدارة وهدوءاً نسبياً، أي الأشياء التي لا تقوم بدونها أية حياة مدنية» (1937، ص 297). نرى أن النظرية تعتمد على عنصرين: الأول ثقافي والثاني اقتصادي، لأنها ترمي إلى تعليل نتيجة الفتح العامة وفي الوقت نفسه إلى تفسير كل مرحلة من المراحل التي مر بها. لم يوفق نقاد النظرية مثل وليام مارسييه (1961) إلى كشف النقاب عن هذه الظاهرة المزدوجة.

على مستوى الثقافة واللغة يفرق غوتية داخل المدن بين البربر الذين اعتنقا الثقافة الرومانية والبربر الذين حافظوا على ثقافتهم البوينيقية. وعلى مستوى نمط العيش يفرق بين المزارعين الحضر الذين تنصرفا والبدو المتأثرين بالدعوة اليهودية في القرون الأخيرة من الحكم الوندالي والبيزنطي. اعتماداً على هذا التقسيم يفسر غوتية أحداث كل مرحلة من مراحل الفتح. يقول إن الحضر (أي سكان المدن والمزارعين) قاوموا العرب تحت قيادة كسيلة، لكنهم كانوا في الأغلب بوينيقين، أي شرقي الأصل وبالتالي قابلين للاندماج في حضارة العرب. أما الأقلية الرومانية، الرافضة لأي اندماج، فإنها كانت تحن إلى الهدوء والسكينة. فبمجرد ما إنهمز الجيش البيزنطي، مال الحضر، من جراء دوافع مختلفة لكنها متفقة في النتيجة، إلى الخصوص للغالب، شريطة أن يضمن لهم الأمن. أما البربر البدو فإنهم كانوا منذ البداية ميليين إلى مسايرة العرب لأنهم بدو مثلهم. أسلم قسم منهم على التو واستمروا على عادتهم في النهب ومحاجمة المدن. لكن عندما أراد العرب استمالة الحضر بالعودة إلى النظام ويكتف البدو عن النهب، إرتد هؤلاء بعنف فكانت الثورة العارمة اليائسة التي قادتها الكاهنة. وهكذا كانت كل جماعة من السكان تتغاذبها أغراض متناقضة. كانت العناصر البعيدة ثقافياً عن العرب تميّل إلى قبول نظامهم الجديد، والعناصر الرافضة لكل نظام قريبة من العرب ثقافياً. كان كل شيء إذن في صالح المسلمين.

من الواضح أن النظرية، في صياغتها هذه، تلخص الواقع ولا تفسرها في شيء. في الحقيقة يكفي أن نتذكر أن القائدين اللذين حققا انتصارات

دائمة هما أبو المهاجر وموسى بن نصیر، لندرك في الحين أن سياستهما هي بالضبط سياسة الفاتحين السابقين، من وندال وبيزنطيين، أي أنها فتحا المدن وتركا سكان الأرياف تحت قيادة أمرائهم التقليديين. لا يبعد إذن أن يكون سبب تشر الفتح وصعوبة انتقاد البربر، زيادة على أزمات الخلافة الأموية، هو بالضبط ما تحلى به عقبة بن نافع من حماس في العقيدة وعنف في المعاملة. وهذا التحليل،<sup>1</sup> علاوة على بداهته، يتفق مع التطورات اللاحقة.

بعد سنة 711-93 أصبح المغرب من الوجهة القانونية ولاية تابعة لدولة الخلافة، فزود خلفاء بني أمية في دمشق بالجند والرقيق والمال. تشكلت في القيروان، عاصمة الإقليم، إدارة على غرار التنظيمات التي أسسها عمر بن الخطاب وطورها كثيراً عبد الملك بن مروان، والتي تقوم أساساً على القضاء وعلى دواوين الكتاب، أهمها ديوان المال وديوان الجيش. دولة الخلافة هي قبل كل شيء دولة إسلامية عربية. إلى أي حد أسلم وتعرب المغاربة؟

يعتمد الإسلام مبدأ: لا إكراه في الدين، على الأقل فيما يتعلق بأهل الكتاب، لأن المسلمين لا يقبلون الوثنية ديناً. ماذا كانت سياسة العرب تجاه البربر؟ رأينا أن الأوضاع العقائدية في المغرب كانت مضطربة، فلا شك أن أمراء الفتح قد ترددوا في الحكم على عقيدة سكان مغرب الوسط الذين كانوا يعتقدون نوعاً من التوحيد. كانت المسألة منذ البداية سياسية أكثر منها دينية: أي كيف سيحكم العرب المغرب وليس كيف سيعبد المغاربة خالقهم. وهذا ما يفسر لنا عنف المقاومة في البداية وسهولة انتقام الإسلام في النهاية. لا شك أن إسلام البربر في آخر المطاف لم يعد أن يكون اعترافاً بسيادة الخليفة، تماماً كالاعتراف الذي رضي به بليزار سنة 533، وهذا الاعتراف الصوري ربما لم يمس معظم المغرب الأقصى، إذ كانت الجنود العربية تطرق السبيل السيارة وتهمل مناطق شاسعة.

إذا كان إسلام المغاربة في تلك الفترة المبكرة إسلاماً سطحياً، فتعريهم كان أكثر سطحية. حقاً كانت القيروان منذ البداية مصرأً عربياً إذ أنشئ من لا شيء. كان يلتجأ إليه ضحايا الحروب والقلائل فيتأثرون باللغة والعادات

العربية ويقوم هكذا بدور إشعاع حضاري. صحيح أن الحضر يتعلمون بسرعة لغة الأسياد لدافع سياسية وإدارية قاهرة. رغم هذه المعطيات لا يمكن أن نجزم أن اللسان العربي انتشر فعلاً في المغرب، لا سيما وأن النمias تدل على العكس. بقيت الكتابات المنقوشة على المسكوكات والأنصاب مزدوجة لزمن طويل، تكتب باللاتيني والعربي. هذه بديهييات يغفل عنها الباحثون لأن الإدراة تعرّت في مدة وجية. يقول الغربيون: كيف اختفى اللسان اللاتيني بهذه السرعة؟ أليس السبب هو أنه لم يكن متشاراً على النطاق الذي يتخيّلونه؟ يقاس التعرّيب الحقيقي لا بانخفاض اللاتينية وإنما باستبدال السكان لغتهم الأصلية بلغة الضاد، وهذا أمر لا يكاد يوجد في مستهل القرن الثاني هـ.

الثامن م.

يعني الفتح بالأساس اعتراف السكان بسيادة دولة الخلافة ولا يعني تفهمها عميقاً لمقاصد الدين الإسلامي ولا اتخاذ لغة الضاد وسيلة للتعامل اليومي. تختلف هكذا وضعية المغرب عن وضعية سوريا والعراق حيث بدأت حركة التعرّيب البشري واللغوي ماتي سنة على أقل تقدير قبل الفتح الإسلامي. تطلب إسلام البربر وتعريّبهم زمناً طويلاً، وتم قروناً بعد الفتح العسكري على يد أمراء ببربر بعد أن استقل المغرب سياسياً عن الشرق.

والاعتراف بالسيادة، ألم يكتنفه كثير من الغموض؟ ألم يكن اعترافاً متبايناً: اعتراف شيوخ البربر بسيادة الخليفة مقابل اعتراف الفاتحين بسلطة الشيوخ؟ أنهى موسى بن نصیر بسهولة عملية الفتح عندما عرض على الشيوخ أن يقاسموه أمجاد ومقام فتح الأندلس، أو لم يكن في ذلك العرض وعد ضمني بالإستقلال الذاتي في شكل ما؟

## III

عندما نراجع وقائع الفتح العربي ونقارنها بأحداث الغزو الوندالي والغزو البيزنطي، لا يمكن أن لا نسائل: أي جديد في كل هذا؟ لا شيء فيه يدعو إلى الاستغراب؛ الغريب حقاً هو تفتن الدارسين الغربيين في طرح مشكلات مصطنعة.

يقولون: قاوم البربر الفاتحين العرب مقاومة عنيفة، أو لم يقاوموا بالشدة نفسها الوندال والبيزنطيين كلما أرادوا تجاوز حدود ما أسميه بالمخدع القرطاجي؟ ألا يهدف التشديد على صعوبات الفتح العربي، التقليل من شأن صعوبات الغزو الفرنسي مع الفارق الهائل في العدة والعدد؟ يأسف المؤرخون الغربيون لإنفاق روما، يذهلون لنجاح الإسلام، يستخفون بطيش البربر، هذه أحكام كثيرة ما نقرؤها تحت أقلامهم، أو لا تتم عن تمام عجيب عن مسار التاريخ الحقيقي؟ إن الانتقال من الرومية إلى العروبة ومن النصرانية إلى الإسلام فضيحة في نظرهم ما بعدها فضيحة؛ يكون لدهشتهم وجه لو كانت نصرانية مغرب القرن السابع كنصرانية فرنسا القرن التاسع عشر، ولو كان إسلامه آنذاك كإسلامه اليوم، لكن لا شيء من كل هذا يوافق الواقع. لو انتقل فعلاً المغرب من حضارة روما في عهد الإمبراطور أ克斯طس إلى مستوى يشبه ما كان عليه في القرن التاسع عشر، لجاز لنا أن نقول إنه اختار عن طوعية الإرتداد من التمدن إلى البداءة. غير أننا نعلم أنه انتقل فعلاً من حضارة رومانية هرمة منحطة إلى حضارة إسلامية فتية قوية.

لترك العموميات ولنطرح أسئلة دقيقة عن نوع الرومنة، عن شكل النصرانية، عن مدى الإسلام في مغرب القرن السابع، وفي الحال يتغير منظورنا: لم نعد نرى قطيعة بين عهدين وحضارتين بل نتلمس تغيراً بطيئاً لا يكاد يضبط أحياناً. إن المؤرخين الغربيين يخدعون القارئ وينخدعون عندما يعرفون روما دائماً بأبهى مظاهرها والإسلام بأسوأ مستوياته. فيصطنعون هكذا لأنفسهم فضيحة لم تحدث في الواقع الملموس؛ لم يتقل المغاربة من عظمة كانت إلى انحطاط سيكون، وإنما انتقلوا من مجتمع منحط إلى آخر يشرهم بكل خير.

لنغير المبنظر فتظهر لنا الواقع متصلة لا إنفصال فيها.

يصطنع هكذا الغربيون المشكلات ويتهمون بحثاً عن أجوبة لها. كتب كورتوا سنة 1942 مقالاً بعنوان «إفريقيا من روما إلى الإسلام» ألقحه كخاتمة للجزء الأول من كتاب جولييان «تاريخ إفريقيا الشمالية» عندما طبع طبعة ثانية سنة 1952، يجد القارئ فيه قائمة كاملة بتلك الأسئلة المصطنعة والأجوبة التعسفية.

لماذا أسلم المغرب وتخلى عن الحضارة الرومانية؟ لأن الصحراء جفت.. أو لأن الجمل أدخل إلى المنطقة.. لأن البدو الرحل انتشروا في ربوع البلاد.. أو لأن الذهنية البوئيقية علقت بعقل البربر. لأن البربر يحبون بطعهم الفوضى.. أو لأن هذه العناصر السيئة عملت مجتمعة على تقويض أركان الوجود الروماني منذ القرن الأول تمهدأ لانتصار الإسلام.. هذه الأجوبة المختلفة نجدها ملخصة في مقال كورتوا. لكن هل هناك بالفعل ما يدعو إلى هذا الغلو في التحليل؟ هل الفتح العربي فعلاً قطيعة في تاريخ شمال إفريقيا؟

نستطيع أن نتكلم على نجاح عربي إسلامي إذا أدخلنا في حسابنا التائج البعيدة لعمليات الفتح، لكن إذا اقتصرنا على الفترة المحدودة بالقرنين السابع والثامن رأينا بوضوح أن العرب لم يخضعوا مغرب الوسط وإنما اكتفوا بإخضاع تلك المنطقة التي كان يراقبها من سبقهم ويتكلّف أقل أحياناً.. ماذا يعني إذن المؤرخون الغربيون بنجاح الإسلام؟ إذا كانوا يقصدون هذا النجاح

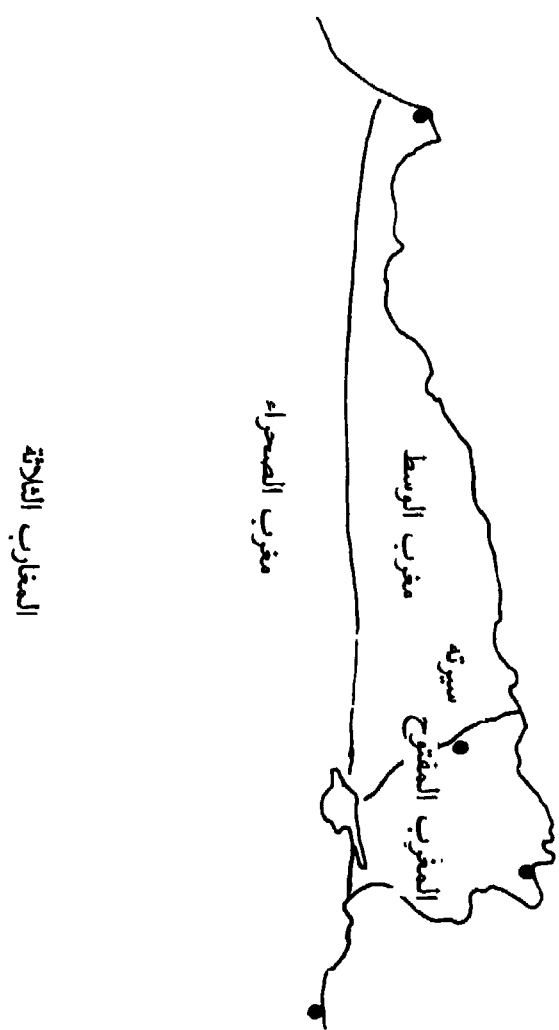
المحدود فلماذا يتعجبون منه وما هو وجہ الغرابة فيه؟ أما إذا كانوا يقصدون العوامل التي دفعت المغاربة كلهم إلى أن يسلموا بهذه قضية أخرى غير التي نحن بصددها.

أسلم المغاربة كلهم فميا بعد.. هذا صحيح، لكن بعد قرون ولدوا في ليست كلها جديدة. منها أولاً إرادة الإستقرار في البلاد عند الفاتحين العرب. لم تكن هذه الإرادة واضحة لدى الفينيقيين والرومان، كانت أكثر وضوحاً عند الوندال، وهذا ما قوى مركزهم بكيفية ملحوظة. ومنها قلة المستوطنين وبالتالي عدم الحاجة إلى طرد عدد كبير من السكان الأصليين. منها عدم وجود كنيسة مستغلة. ومنها سرعة التحرر من التبعية لدولة بعيدة استغلالية. هذه العناصر الثلاثة الأخيرة لعبت أيضاً لصالح الوندال. استحملهم المغاربة أكثر مما استحملوا الرومان وندموا على إنقراض دولتهم بمجرد ما تعرفوا على نوايا البيزنطيين. هناك عامل آخر مهم يطلق عليه الإجتماعيون اسم السيولة (النقلة)، أي يسر الانتقال من طبقة إلى أخرى. هل نجح العرب لأنهم وظفوا لصالحهم نظام الولاء، فاستطاع بواسطته رؤساء البربر أن ينضموا إلى أسياد العرب وبنلائهم؟ لا شك أن هذا العامل لعب دوراً أساسياً في تركيز حكم العرب لأنهم طبقوه على نطاق لم يعرف من قبل. لكن هنا أيضاً يجب التذكير أن الولاء لم يتبع كسياسة إلا بعد 711 مع فتح الأندلس، وإن الحمية العربية كان تستيقظ من حين إلى آخر.. أخيراً هل السبب هو إسلام البربر تحت راية الخوارج أي أنهم اعتنقا في الإسلام ما ساعدتهم على مقاومة العرب؟ أو لم تكن الحركة الدوناتية تستطيع أن تحقق المدف نفسه لو لم يقض عليها تحالف الأمبراطور والكنيسة الكاثوليكية؟ وهكذا لا نكاد نجد في الفتح الإسلامي أي عنصر خارج عن منطق الأحداث التي سردناها في الصفحات السابقة.

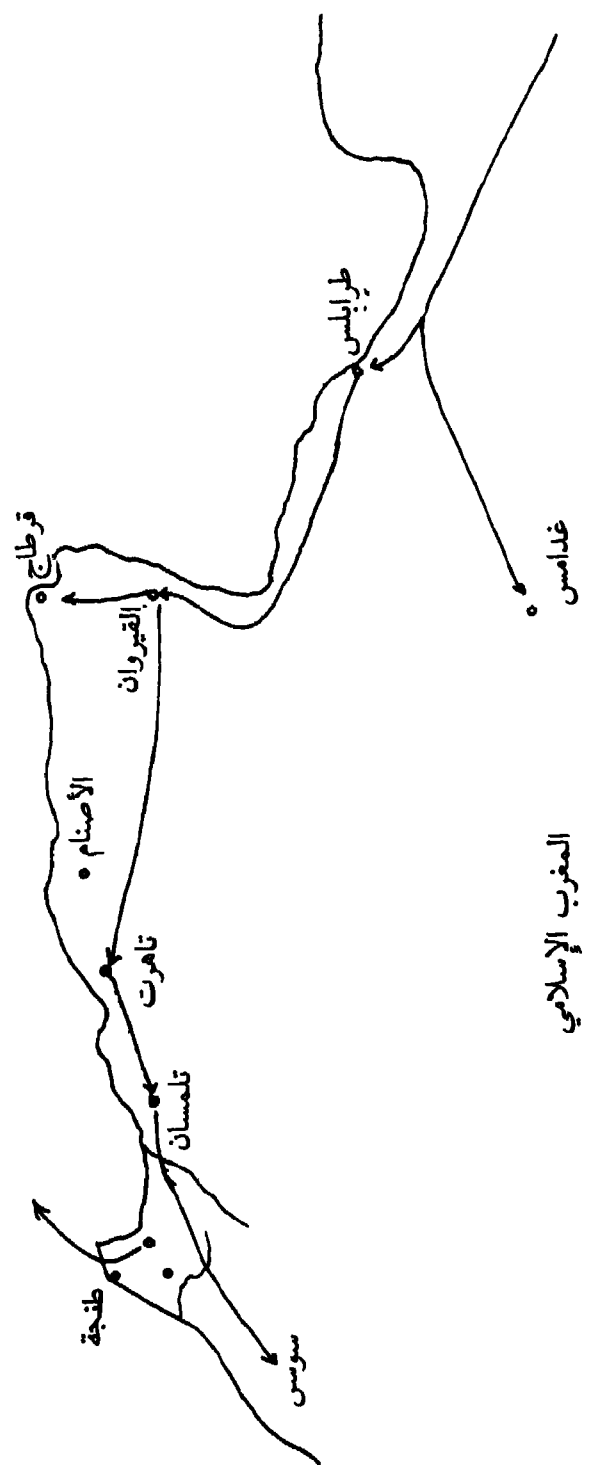
بعد برهة وجيزة خضع العرب بدورهم للضرورة وقنعوا بما قنعوا به كل الفاتحين منذ القرطاجيين. صحيح أن العقيدة الإسلامية غزت مغرب الوسط ومغرب الصحراء، لكن بعد تطور بطيء ولأسباب يجب أن تدرس في محلها، أي في الوقت الذي كانت فيه أكثر فعالية. الفتح العربي أمر عادي من الوجهة التاريخية، لا يعجب منه أو يستنكره إلا من له مقصد خفي. دعا العرب

الناس إلى عبادة الإله الواحد، هذا كل ما فعلوا، وهل أحس المغاربة فعلاً أن الدعوة جديدة عليهم؟

تصرف العرب كالوندال والبيزنطيين، أي كورثة. ومن يدعى أنهم خرموا عقد سيرورة المغرب، فإنما يتلرج بشيء غير موجود لإبداء أحكام واهية.



المنارب الثانية





## الفصل الرابع

---

### المغرب يستعيد استقلاله



نستخلص من الأخبار الواردة عن المؤرخين المسلمين والمتعلقة بالفترة الفاصلة بين 81 و 148 هـ (القرن الثامن الميلادي) النقاط التالية :

تابعت ثورات البربر أثناء القرن المذكور كما تواصلت في القرنين السابقين، مما يدل على أن الفتح العربي لم يحل أية مشكلة من مشكلات المغرب المزمنة. بيد أن ما يلفت النظر هو أننا لا نجد ثورة واحدة، بين جميع الثورات المتعددة، قامت باسم العقيدة المسيحية. أليس هذا دليلاً على سطحية تنصر البربر في العهد الروماني؟ قد يقال: ربما أغفل المؤرخون عن قصد ذكر هذه النقطة... لكن كل من له أدنى إطلاع على الكتابة التاريخية الإسلامية يقطع سلفاً بسخافة الإعتراض.

تحدثنا الأخبار على الحروب قبل أي شيء آخر، وتلك الحروب تكاد تتحصر في منطقتين: الجزء الشرقي والناحية الممتدة بين تلمسان وطنجة، أي في الجهات التي كانت محاور الفتح العربي. لماذا؟ هل السبب هو أن الأمر يتعلق بخط المواصلة بين الشرق والغرب، خط كان يتحتم على مقاتلي العرب أن يراقبوه باستمرار؟ أم لأن العرب كانوا يحاربون في السهول متحاشين للتلال والجبال الوعرة؟ أم لأن تلك المنطقة هي ما أسميناه بـ مغرب الوسط حيث أقيمت في القرنين السابقين إمارات، فوجدت وبالتالي هناك قيادات سياسية محنكة تستطيع أن تنظم المقاومة؟ لا تتكلم المصادر العربية على المدن الساحلية التي كانت على ما يبدو هادئة ولا على مغرب الصحراء الذي لم يسترع اهتمام الولاية.

أما ما يتعلق بحياة الناس اليومية، بالتراكيب السياسية، بخطط الحرب، فإننا لا نجد عن هذا كله شيئاً في المصادر العربية المكتوبة، إلا ما أمكن استنباطه من سياق الأخبار الحربية نفسها. لقد تجراً الباحثون الغربيون فاستخرجوا من الشهادات المروية فرضيات مستلذة لا تعدو في الواقع أن تكون تخمينات بعيدة!

إن أحداث الفترة المذكورة غامضة بسبب الغموض الذي يخيم على المجتمع المغربي. قد نستدرك بعض هذا النقص إذا ما ربطنا وقائع المغرب بتطورات الشرق، وهذا ما يمتاز به في الواقع كتاب جورج مارسيه، «المغرب الإسلامي والشرق في العهد الوسيط» (1946)، أحسن ما ألف في الموضوع إلى حد الآن.

كانت إفريقيا الشمالية ولاية خاصة للخلافة الأموية المركزية في دمشق. فكانت بالضرورة تتأثر بمعجزيات الخلافة. غير أن هذه نفسها ليست واضحة المعالم، تتدخل فيها صراعات القبائل العربية من قيس ومضر، صراعات تتلاজج بسبب التنافس على الخلافة بين عشائر قريش، هاشمية وأموية، وداخل الهاشميين أنفسهم بين أبناء علي وأبناء العباس. فكان الجنود القادمون من الشرق يدخلون إلى المغرب مقاالت الفرق والأحزاب المتصارعة. نستفيد من معرفة هذه المعطيات عندما نريد التعمق في فهم بعض مظاهر التاريخ المغربي. لم نهتم كثيراً بتراثات الكنيسة البيزنطية عند ذكر أحداث المغرب في القرون السابقة، لأن البيزنطيين لم يؤثروا في المجتمع المغربي تأثير العرب فيه بعد إسلام البربر. في الواقع أن وضعية القرن الثامن (م) تشبه إلى حد كبير حالة القرن الثالث حينما خرجت الكنيسة الدوناتية على الكثلكة.

لكن لا يجب أن نظن أن كل حادث آنذاك يفسر بمنظور العقيدة. هناك أحداث كثيرة لا زالت، وربما ستبقى إلى ما لا نهاية، غامضة بدون تفسير.

## I

في البداية نعيد إلى الأذهان أن الدولة المركزية كانت ضعيفة. توسيع الخلافة بسرعة نادرة لم تستطع معها أن تنتظم بكيفية مرضية. لم يكن المسلمين يؤدون أية ضريبة للدولة، إذ الزكاة، كما يدل على ذلك إسمها، صدقة شرعية أداوها موكول إلى ضمير كل مؤمن؛ كانت الخزينة العامة تمول مما يدفعه غير المسلمين من جزية وخراج، ومن الفيء. فكان المركز (القلب) يعيش على حساب الأطراف. والمغرب، الإقليم الثاني، الذي لم يحتفظ بخيراته كان عاجزاً عن تنظيم نفسه.

عندما تعثرت الفتوحات وقتل الغنائم كان طبيعياً أن تعرف دولة الخلافة أزمة مالية تتلوها أخرى سياسية. في الواقع ظهرت الصعوبات قبل ذلك بعقود عندما تحولت الدولة الإسلامية من مشيخة عربية إلى إمبراطورية متعددة الأجناس، واقتضى هذا التحول إصلاحات جذرية أدى التفكير فيها إلى أزمة وجودانية عند كثير من المؤمنين الأتقياء. تعارضت الأفكار وتناقضت التصورات حول تنظيم الدولة الإسلامية في الظروف المتغيرة. كان هذا هو السبب العميق لتلك الفتنة الكبرى، فتنة عثمان وعلي ومعاوية، والتي صورها لنا طه حسين تصويراً دقيقاً ومؤثراً. فرضت الظروف الإختيار بين سياستين : إما تشيد دولة نظامية على غرار الإمبراطوريات العالمية الأخرى، وبالتالي إحداث ضرائب لم تكن معروفة أيام النبي، بدعة أقدم عليها في النهاية بنو أمية، الممثلون الحقيقيون لتجار قريش، وإما المحافظة على الشورى وترك الحكم بيد المهاجرين والأنصار وهم أقلية تتضاءل مع انتشار الإسلام. سياسة

مستحيلة على المدى الطويل، قال بها الخوارج وأنصار علي الأوائل وخاضوا من أجل تحقيقها حروباً يائسة. لكن في آخر الأمر إنصر الواقع على الحلم وتلورت المخلافة بلون بيزنطية أولاً وبلون فارس ثانياً. فزرع هذا التطور المحتم بذور الثورة في الولايات النائية. كيف انعقدت الأزمة في المغرب؟

لعبت دعوة الفرق الإسلامية دوراً كبيراً. يقول ويكرر الباحثون الغربيون إن ولاة الإسلام تسامحوا مع أهل الكتاب لكي يحافظوا على مستوى مدخلالجزية، لكنهم ينسون أن الدعوة ركن من أركان الدين الإسلامي. وكونها تضر بمصلحة الخزينة أمر عادي، إذ كثيراً ما تصطدم حركة تبشيرية بتناقضاتها الذاتية.

نلاحظ أولاً أن العرب الذين أتوا المغرب لم يكونوا كلهم يعطفون على بني أمية بل، كانوا في الغالب، كالفقهاء، ناقمين عليهم. ثانياً كان عدد كبير منهم يعتقد عقيدة الخوارج. لماذا؟ لأن هؤلاء بعد التحكيم انقلبوا على علي وحاربوا عمارية شديدة. ومع مرور الأيام وقع تقارب بينهم وبين الأمويين. غير أن هؤلاء لم ينسوا أبداً أن الخوارج أهل خصم وجدال فكانوا يشجعونهم على الجهاد. وهكذا جاءوا بكثرة إلى المغرب يحملون لواء السرع والتقوى والإيمان الراسخ. وفوق كل هذا، ينقمون على سكان المدن حياة اليسر والبذخ<sup>(1)</sup>.

ثم إن لكل دولة لوازم، هذا ما فرض على أولياء الأمر في دمشق والقيروان أن يفكروا بعد طول انتظار في إعادة تنظيم الانتاج وإجبار الناس على العمل المنتظم وعلى أداء ضريبة الخراج<sup>(2)</sup>. يصف المؤرخون القدامى ومن ينقل عنهم من الدارسين المحدثين، هذه الاجراءات بالجور والتعسف، لكنها تبدو لنا ضرورة لتشييد أركان دولة إسلامية قوية. لماذا تسببت إذن في قيام ثورة عارمة؟ لأن القسم الأكبر من المغاربة، منذ بداية القرن الخامس وربما من

(1) هذا موقف يشبه موقف كاتب مسيحي يدعى كوموديان. هل كان إفريقياً دوناتياً كما يقول جان بيير بريتون، وحيثما يكون لمقارنته بالخوارج معنى، أم لا؟ هذا ما لم يتفق حوله الباحثون. لا أحد يعرف بالضبط أين ومتى عاش الكاتب المذكور؟

(2) انظر ضياء الدين الرئيس. *الخوارج في الدولة الإسلامية*. القاهرة، 1957.

قبل، كان قد قطع الصلة بأي سلطة سياسية. فالمحروب التي ستدور رحاحها طوال خمسين سنة ليست في الحقيقة سوى تتمة لمحروب القرنين الخامس وال السادس التي استهدفت كل حكم مركزي نظامي غير ببربي يروم تجاوز ما أسميناه بالمخدع القرطاجي.

أخيراً، زيادة على كل هذه الأسباب لا ننسى أن الأمويين جعلوا من الأنفة والحمية العربية عmad حكمهم. كانت السلطة أيام عمر بن الخطاب أيضاً بين أيدي أقلية، لكن تلك كانت أقلية المستجبيين الأولين لدعوة النبي. أما النخبة المسيطرة على الدولة الأموية، فإنها كانت مؤسسة على العنصرية العربية والنعرة الجاهلية. وحتى الجيش، الذي قلنا عنه إنه وفر للبربر وسيلة سهلة للإرتقاء والإنتماء إلى العنصر العربي، فإنه لم يعد يلعب ذلك الدور إثر توقف حملات الفتح. رجع إذن البربر إلى الحالة التي كانوا عليها أيام الروم. شعروا بتغير الجو حتى قبل أن يصبح الاقتداء بالنظام البيزنطي أمراً ملماساً، أي قبل أن يقدم يزيد بن أبي مسلم على إتخاذ حرس خاص، على طريقة الروم.

عندما نبحث عن أسباب ثورة سكان المغرب يجب أن نميز بين البواعث العميقه والأسباب التي دعت إلى ترديد مقالات الخوارج. هذه مرتبطة بأحداث الشرق وتلك معقودة بأوضاع مجتمعية. تترافق في هذه الفترة من تاريخ المغرب حتميات داخلية جوهرية وأخرى عرضية خارجية.

## II

عين خلفاءبني أمية على المغرب، بعد موسى بن نصیر، ثمانية ولاة. واصل الأولون منهم عملية الفتح ونشر تعاليم الإسلام. لا سيما الثاني، إسماعيل بن عبید الله بن أبي المهاجر الذي عينه الخليفة الصالح عمر بن عبد العزيز سنة 100-718. يسوق المؤرخون أخبار الفتوحات ويختمنها دائمًا بالعبارة التقليدية: ثم أسلم البربر وحسن إسلامهم. من المقصود هنا؟ لا شك أنهم الرؤساء دون غيرهم. لو تصورنا إسلامًا شاملًا واعيًا لاستشكلنا كل الواقع اللاحق.

سنة 720-102 حين ولیاً على المغرب يزید بن أبي مسلم، الذي كان قد عمل مدة طويلة في العراق تحت نظر الحجاج بن يوسف الثقفي. فتشیع بمناهجه في الحكم وأراد أن يطبقه في المغرب. فقرر أن الوقت قد حان ليعود الناس إلى العمل المنتج ليصبحوا قادرين على أداء الضرائب. ثم اتخد حرساً على عادة ولاة الروم. عندئذ ثار عليه السكان وقتلوا. لم يكن هذا الحادث بداية الثورة وإنما كان فقط مؤشرًا على الأزمة القادمة.

قامت الثورة الحقيقة في شمال المغرب الأقصى. سنة 734-116 ولی المغرب عبید الله بن الحبیب بعد أن تقلد المهمة نفسها في مصر. نظراً لجسامته المسؤولية فضل أن يفوض السلطة إلى نواب عنه. فعين على منطقة طنجة عمر بن عبید الله العرادي. هنا لا بد أن نذكر أن الإسلام كان في ذلك التاريخ لا يزال يتقدم في حوض المتوسط وفي بلاد سوس<sup>(1)</sup>: إنطلاقاً من

<sup>(1)</sup> تعني الكلمة سوس إنذاك جنوب وادي سبو.

قاعدتين هما إفريقيا (تونس الحالية) وشمال المغرب الأقصى. فكان من واجب الولاة تأمين هاتين المنطقتين بالذات.

يروي المؤرخون أن المرادي أراد أن يخمد البربر رغم إسلامهم. ما معنى التخمين؟ نرجع مع أغلب المؤرخين أنه يعني فرض ضرورة الخمس على الإنتاج. لكن النقطة التي يكثر حولها الجدال هي: هل كان البربر فعلاً مسلمين؟ إذا كانوا بالفعل مسلمين فالإجراء جائز إلى أقصى حد، أما إذا كان إسلامهم شكلياً فقط فله ما يبرره، على الأقل في الظاهر. مهما يكن، اعتبر البربر تصرف المرادي لا شرعاً فثاروا به وقتلوه سنة 740-123. وكان على رأس الثوار ميسرة الذي ينعته المؤرخون بأنه كان يسقي الماء في القيروان، قاصدين بذلك الإشارة إلى التقوى والورع لا إلى سفالة الأصل وحقارة المهنة. كان ميسرة هذا صفرياً، من غلاة الخوارج. ثورته في المغرب تزامنت مع ثورات خارجية أخرى في الحجاز واليمن وال العراق، انتهت بتقويض أركان الحكم الأموي. هل هذا الاتفاق الزمني مجرد صدفة أم نتيجة دعوة منسقة؟

انتصرت الثورة في المغرب. لكن بمجرد ما التحق الثوار بمدينة طنجة انغمسوا، على عادة الخوارج، في الجدال والخصام. قتل ميسرة وخلفه خالد بن حميد. في تلك الأثناء استقدم ولی القيروان الجنود في الأندلس وصقلية وخرج قاصداً الخوارج. كان اللقاء على ضفاف وادي شلف فانهزم الجيش الأموي شر هزيمة في ما سمي بواقعة الأشراف. لما بلغ الخبر سكان إفريقيا ثاروا بدورهم. فبعث الخليفة جيشاً جراراً من دمشق يقدره المؤرخين باثني عشر ألفاً وبالبعض الآخر بسبعين ألفاً، على رأسه كلثوم بن عياض. توغل الجيش المذكور داخل المنطقة حتى أشرف على وادي سبو وهناك طوقة الخوارج وهزموه. فهلك معظمهم ولجا الباقى إلى عدو الأندلس.

بعد واقعتي شلف وسبو خرج شمال المغرب الأقصى نهائياً عن سلطة الخلافة. كان البربر قد ثاروا في الوقت نفسه في الأندلس لكنهم غلبوا هناك على أمرهم. لذا، بعد 740 لم نعد نسمع شيئاً عن الجزء الغربي من المغرب. انتقل الصراع إلى الجزء الشرقي، إلى جنوب قسنطينة على تخوم إفريقيا. استطاعت الدولة الأموية قبل أن تنهار أن تحقق نصراً نسبياً. في سنة

741-124 هاجم جيش أموي يقوده حنظلة بن صفوان الخوارج وهزمهم في واقعى القرن والأصنام.

عند هذا التاريخ يمكن القول إن المغرب قد استقل، أو بعبارة أدق استرجع الوضعية التي كان يعيش فيها أئمـاء العـهـدـين الـونـدـالـيـ والـبيـزـنـطـيـ، لكن هذه المرة تحت راية نحلة إسلامية. لا شك أن إعـتـاقـ رـأـيـ الخـوارـجـ يـشـيرـ إلى عـزـمـ شـيـوخـ الـبـرـيرـ عـلـىـ إـحـيـاءـ إـمـارـاتـ مـغـرـبـ الـوـسـطـ.

بعد سنة 741-124 لم تعد تحدثنا الأخبار إلا على الأندلس وإفريقيا، وتشير إشارة واضحة إلى أن بعض أشراف العرب كانوا يطمحون إلى إقطاع إمارات مستقلة لأنفسهم، وهذا أمر يدل على أن الروابط بين المغرب والمشرق قد ضعفت كثيراً.

أول من حاول أن يستقل بأمر إفريقيا خارج الإطار القانوني، حفدة عقبة بن نافع. تطاول أحدهم وهو عبد الرحمن بن حبيب على القيروان وحكمها من 745-127 إلى 755-137، إلا أن محاولته باءت بالفشل بسبب انقسام عشيرته وقوة الخوارج على تخوم طرابلس وتدخل المنصور الخليفة العباسي. قام بالمحاولة الثانية، هذه المرة في نطاق المشروعية، ولاية ينتسبون إلى عشيرة المهلب بن أبي صفرة، القائد الشهير قاهر الخوارج في العراق. منهم عمر بن حفص الذي تولى السلطة من 768-151 إلى 771-156. إغتر بالهدوء المخيم على المنطقة الجنوبية من إفريقيا فتقدـمـ نحوـ طـبـنـةـ. وهـنـاكـ جـمـعـ الـخـوارـجـ جـمـوـعـهـمـ وـحـاـصـرـوـهـ فـلـمـ يـفـلـتـ مـنـ الـهـلاـكـ إـلـاـ بـسـبـبـ إـنـشـقـاقـ طـارـىـءـ فـيـ صـفـوـفـ خـصـوـمـهـ. استـفـادـ خـلـفـاؤـهـ مـنـ مـجـهـوـدـاتـهـ، مـنـهـمـ يـزـيدـ بنـ حـاتـمـ الـذـيـ وـلـيـ الـأـمـرـ مـنـ 771-156 إـلـىـ 787-171، إـلـاـ أـنـهـمـ أـدـرـكـواـ أـنـ لـاـ جـدـوـيـ فـيـ أـيـةـ مـحـاـوـلـةـ لـتـجـاـوـزـ حـدـودـ إـفـرـيـقـيـاـ. وـهـكـذـاـ قـرـرـ رـوـحـ بـنـ حـاتـمـ (790-174)، وـلـيـ مـهـلـيـ آخرـ، عـقـدـ مـعـاهـدـةـ صـلـحـ وـتـعـاـيشـ مـعـ اـبـنـ رـسـتـمـ رـئـيـسـ دـوـلـةـ الـخـوارـجـ فـيـ الـمـغـرـبـ الـأـوـسـطـ.

كان من الممكن جداً أن يؤسس المهلبيون إمارة مستقلة في المغرب، لكن الحظ كان في جانب أعدائهم الأغالبة. كان الأغلب بن سالم التميمي دخل المغرب سنة 759-142 وتولى الدفاع عن منطقة الرابض ضد الخوارج. ثم

ولي إفريقيا مدة ستين (148-150). وفي سنة 800-184 أنعم الخليفة على إبراهيم بن الأغلب بلقب الأمير وورثه عنه أولاده. وهكذا إستقل المغرب الشرقي بدوره، بموافقة الخليفة وفي نطاق السنة، لكن بفضل ثورة الخوارج.

## III

اتسمت حروب الخوارج في المغرب بظاهرتين أساستين: الأولى رفض أية دولة تقوم على الجور واللامساواة مثل الدولة البيزنطية، الثانية العجز عن إقامة دولة مضادة على أساس تطوير عضوي للبني الموجودة آنذاك في المجتمع.

هذا وضع عرفته البلاد قبل الفتح العربي، لكن هذه المرة لم ينحصر الصراع في المخدع القرطاجي، بل تعدد إلى سائر المناطق، وانتشار الخراب انعدمت حظوظ انتعاش التجربة التنظيمية التي جرت في المغرب الوسط. فكان من الضروري والحالة هذه أن ينظم المغاربة شؤونهم في نطاق الإسلام وليس خارجه. بدا لهم أن نحلة الخوارج تقودهم إلى الهدف فاعتنتقوها، لكن عند الممارسة اتضحت أنها لا تعود أن تكون حلاً مؤقتاً لأنها قائمة على النقد المستمر، علمًا بأن النقد خلاق ما دام يواجه نظاماً مناقضاً له، وإلا انقلب على نفسه ليتلقدها ويقضي عليها. في أواسط القرن الثاني (نهاية القرن الثامن الميلادي)، كان المذهب الخارجي قد أدى الدور المنوط به، بعد أن مكن المغاربة من انتزاع استقلالهم الذاتي، دون أن يزودهم بالدولة القومية التي كانوا يطمحون إليها.

هكذا يبدو لنا مذهب الخوارج من جهة منطقه الداخلي، أما من جهة أسبابه الخارجية، فهل يمكن إرجاعها إلى بنية اقتصادية - إجتماعية معينة؟ من المحقق أن أكثر الخوارج حماساً أيام الحكم الأموي كانوا يتسبون إلى

الجزيرة واليمامة واليمن، أي إلى مناطق كانت تغلب عليها البداوة ولا تكاد تعرف حياة حضرية. لكن الإقرار بهذا الواقع لا يدفعنا بالضرورة إلى مشاطرة رأي غونيه القائل إن المذهب الخارجي في أساسه مذهب البدو. إن مقالته (الخوارج هم زناتة أي البدو المخربون) أضعف من نظريته حول أسباب نجاح الفتح العربي. كيف نستسيغ حكم غونيه ونحن نجده يقرر، خطأ في نظرنا، أن ثورة الخوارج تسببت في تأسيس مديتها تاهرت وفاس وفي تعمير ساحل الصحراء. من يقرر هذا لا يمكن في الوقت نفسه أن يقول إن الخوارج كانوا من البدو المخربين. إذا تذكروا ما كانوا يتميزون به من تكشف وقناعة وشوري، بل ما آتى أمرهم في مجتمع مزاب مثلاً، جاز لنا أن نعكس مقالة غونيه ونقول، اعتماداً على حجج أقوى من حججه، إن عقليتهم كانت في أساسها تجارية حضرية شبيهة إلى حد مدهش بعقلية الكالفينيين. صحيح أن القرائن تدل على أن المدن قد تدهورت والبؤس قد انتشر في ربوع المغرب الوسط أثناء القرن الثامن الميلادي، لكن بأي موجب نلقي المسؤولية على الخوارج وحدهم؟ أو لم يشار لهم غيرهم في تلك المخرب؟ على أي حال إننا لا نكاد نعرف شيئاً عن أوضاع الاقتصاد في تلك الحقبة، فالأفضل أن نحجم عن أي حكم مهما كان.

ما يمكن أن نسجله بإطمئنان هو أن الخوارج وسعوا رقعة الإسلام بفضل حيويتهم وميلهم إلى النقاش والجدال. إن عشق المغاربة مذهبهم تعبيراً عن نزوعهم الدائم إلى الاستقلال، لكن المذهب الخارجي كان يحمل في طياته بدور الخلاف. كثري بينهم النقد والجدال حول العقائد وصار خلع الخلفاء، بيل أغتيالهم، عندهم سنة متواترة. فلم تستقر أمورهم ولم يكونوا دولة كبيرة، وإنما أسسوا دولات لا نعرف عن تطوراتها الداخلية إلا القليل، منها دولة البرغواطة على ساحل المغرب الأقصى سنة 744-127، ودولة بني مدرار في سجلماسة سنة 757-140، ودولة الرستميين في تاهرت سنة 761-144.

هل يعني هذا رجوعاً إلى وضع المغرب تحت البيزنطيين؟ من بعض الوجوه نعم، إلا أن الظروف العامة قد تغيرت كثيراً. حاز المغرب المفتوح (الشمال الشرقي) هو الآخر استقلاله الذاتي وبدأ يحتفظ بالخيرات التي كانت

تنقل من قبل إلى الشرق، وأصبح مغرب الوسط، مع بقائه مجزأاً إلى إمارات، يتتوفر على عقيدة يعارض بها سلطة المغرب المفتوح وينفي عنها المشروعية، وأخيراً انفتح المغرب الصحراe ولم يعد مطبيقاً يلجأ إليه المطرودون من دروب التاريخ.

هذه مظاهر إيجابية وجدت بكيفية ما في الحقب التي سبقت القرن الثامن الميلادي، دون أن تجتمع أبداً لتكون مكسباً ثابتاً. كانت الحركة الدوناتية فرصة لإثبات الذات المغربية لو نجحت، وكان الوندال يستطيعون ربط مغرب الوسط بمغرب الصحراe لو قنعوا بما كان بأيديهم، وكان الولاة البيزنطيون قادرين على تأسيس دولة لو أقدموا على قطع العلاقات مع القسطنطينية.

في أواخر القرن الثامن الميلادي فقط تحققت كل عوامل الإستقلال، وربما هذا هو السبب الذي جعل المغرب يعتنق الإسلام بصفة نهائية.

## خلاصة

هكذا ينتهي القسم الأول من مسيرة المغرب وهو قسم تميز بكون المغاربة يعبرون عن ذاتهم تعبيراً عكسيّاً، أي على صورة الرفض.

إذا نظرنا إلى الواقع من الخارج يمكن أن نحوالها بسهولة إلى أعمال الدخالء على أرض المغرب كما يفعل كامبس (1962، ص 8). لكن إذا نظرنا إليها من منظور الأهالي اتضح لنا أن هؤلاء يعبرون من خلالها، وبكيفية غير مباشرة، على طموحاتهم. يمرون من التعبير الإيجابي فيلتجأون إلى التعبير العكسي. ما هي صيغ هذا التعبير العكسي؟ إجتماعياً: تقهقر مقصود أو محبب للنفوس؛ سياسياً: إعادة بناء الإمارات المنهارة؛ دينياً: إتباع الفرق المنشقة؛ جغرافياً: تعمير معاقل الصحراء...

نلمس هنا بلا شك جوهر الحقبة التي لخصنا وقائعاً. هذه الوضعية طالت إلى حد أصبحت معه عناصرها متراقبة بعلاقات تبدو بدائية، أي أن كل جانب يستتبع الآخر: الاقتصادي يستتبع الاجتماعي، الاجتماعي السياسي، السياسي الديني، المناني النفسي... لذا، يستطيع أي باحث أن يركز إهتمامه على ظاهرة واحدة، يعتبرها السبب الرئيسي، ويستخرج منها عن طريق التحليل مجرد الظواهر الأخرى. فيبدو كلامه مقنعاً. لكن وراء هذه السبيّيات الظاهرة أليس هناك سبب عميق تذوب فيه سائر الأسباب والدّوافع؟ وهو أن المغرب كان أندلُس يمثل آخر الدنيا، ليس وراءه سوى بحر الظلمات، كان زقاً بلا منفذ تطرقه الجماعات البشرية، تقف فيه وتعزل.

هذه الوضعية الأصلية واكتبتها حلول مؤقتة: طالت الأولى فاكتست الثانية

صفة الإستمرار.. وضعية ناتجة عن المكان والزمان تحولت إلى سنة لاصقة بالمجتمع، مما سهل على الباحثين اللجوء إلى جميع أنواع الاحتمالات لتفسير تاريخ المغرب: حتمية عرقية (جيلىير كوليت شارل - بيكار)<sup>(1)</sup>؛ حتمية نفسانية (غزيل، 1914، ص 274 إلى 285)؛ حتمية مجتمعية (م. ن)؛ حتمية مناخية (غويه). ييد أن ما يعتقده هذا الباحث أو ذاك السبب الأصلي ليس إلا وجهًا من أوجه عدة لوضعية تاريخية إنتخبه الباحث نفسه ورفعه عمدًا إلى مستوى العامل المحرك. في الحقيقة أمامنا مستوى بنوي هو محصلة تطور متناقض تعاملت فيه عناصر داخلية وخارجية يأخذه المؤرخ الإستعماري و يجعل منه ثابتة يفسر بها كل حدث تاريخي كما لو كانت قناعًا صقيلاً تمسه الحضارات الأجنبية دون أن تترك فيه أي أثر!

يبدو لأول وهلة أن الدارسين الغربيين يطرحون أسئلة بريئة، كل حسب اختصاصه. يتساءل دارس فترة ما قبل التاريخ: من هم البربر؟ ودارس فترة ما قبل التاريخ والتاريخ القديم: كيف انتقلوا من البداوة إلى الحضارة؟ ودارس العهد الوسيط: لماذا أسلموا؟ ييد أن هذه الصيغة البريئة تخفي تساؤلات أقل براءة: هل فاتهم اكتشاف المعادن؟<sup>(2)</sup> هل لقائهم الفينيقيون فن الزراعة؟ هل غفلوا عن جودة التنظيم السياسي الروماني؟<sup>(3)</sup> نقول تساؤلات في حين أنها تقريرات تعكس جميعها الصرخة المذهلة التي تستقبح منذ القديم فوز الإسلام (كورتوا، ص 64 و 58 و 359).

عندما كان الإستعمار مسيطرًا على المغرب ظن الفرنسيون أن الحادث (أي اعتناق الإسلام) خطأ يمكن إستدراكه ببساطة. ثم إتضح لهم أن البربر لا يعترفون بالخطأ، لا يرون أنهم تركوا فرصة ذهبية تنفلت منهم عندما رفضوا الاندماج في حضارة روما، وإن واجههم الحالي هو اتهام الفرصة الجديدة التي تقدمها لهم فرنسا. عندئذ بدأوا يروجون فكرة تخلف البربر الدائم بالنسبة

(1) «نستطيع أن نقول إن الإنسان المغربي غريب بطبعه عن النشاط التقني» (1958 ص 116).

(2) جولييان، 1951 ص 44، وفروف، 1966، ص 458.

(3) «نزع القياصرة، بفضل أنانيتهم الطموحة، المغاربة من حضارتهم البدائية وأدجعهم في الوقت المناسب في حضارة روما. نكانت المصيبة العظمى أن ارتد المغاربة من هذه إلى تلك». (كورتوا، 1951، ص 214).

لسائر شعوب الحوض المتوسط (غزيل، ص 236 و 274). رددوا هذه الفكرة حتى فقدت بهاءها فعوضوها بأخرى تقول إن ما يميز البربر هو عدم الأصالة. فقالوا: كان المغرب في عصر ماسينيسن يستطيع أن يكون مغرباً أصيلاً فارتكب، عن حسن نية، خطأ فاتلاً حيث فضل أن يكون بونيقياً. يتعجب كامبس: «الغريب، في أمر ماسينيسن، رمز الوطنية البربرية، هو أنه خدم روما ثم فتح الباب للحضارة البونيقية» (1960، ص 301). هذه فكرة مرجحة، في نظرنا بدون حجة، لتغزو العقول حتى بين المغاربة المعاصرین!

بيد أن نظرية تنكر البربر لذاتهم لا تصمد للفحص أكثر من تلك التي تقول إنهم يجرؤون منذ العهد الحجري لعنة التخلف. تدل الواقع منذ القرن الأول ق. م إلى القرن الثامن الميلادي على أن هدف البربر الوحيد كان إعادة بناء المالك التي كونت في العهد القرطاجي الأول. من هذه الزيارة يمكن القول إنهم نجحوا في النهاية. الإشكال الوحيد، وله أهميته، هو أن العملية طالت أكثر من اللازم. ونتج عن هذا التأخير أن التنظيمات الوقائية (الأسرة، العشيرة...) التي كانت في الأصل مؤقتة، تجمدت وفقدت مع مر الأيام كل مرونة وليونة.

يقول كامبس «بعد أن تحرر المغرب من مراقبة قرطاج الدقيقة وقبل أن يخضع لروما، كان في وسعه أن ينمّي بدور ثقافته الأصيلة، الإفريقية والمتوسطية في آن، لكن ماسينيسن فضل أن يتبنّي ثقافة قرطاج لأنها كانت أجنبية فظنّ أنها بالضرورة أرقى من المغاربة» (م. ن. ص 196 و 274). هذه مقوله لها وزنها، بشرط أن ندخل في حسابنا الملاحظتين التاليتين. الأولى هي أن ماسينيسن كان مضطراً لا مختاراً: أجبرته على التحلّي بالثقافة البونيقيّة الوضعية التي كان يعيشها، وضعية الضغط الروماني<sup>(1)</sup>. يكتب جولييان: «لولا ما خلفه بنو هلال من خراب وتدمير الشيء الذي لا يبرح أبداً ذهتنا، لقل كثيراً إعجابنا بأعمال روما في المغرب». (ص 232). من حق جولييان أن يشغل طول عمره بأعمال بنى هلال، لكن مغاربة القرن الثامن الميلادي، هل كانوا

(1) لا يمكن أن نفصل عملية البونيقية عن امبريالية روما. إن التهافت على ثقافة دولة متقرضة إنما هو كنایة على رفض ثقافة دولة قائمة وخطيرة.

يكشفون عن الغيب حتى يحكموا على سياسة روما بسلوك البدو الهلاليين؟ هذه حيلة رخيصة: كلما وجبت إدانة فنصل روماني أو بييجو<sup>(1)</sup>، قيل لنا: لا ننسى ما فعله بنو هلال!

الملاحظة الثانية هي أن تصور تاريخ لم يحدث فعلاً عمل بدون جدوى: لنفرض أن ماسينسن أبعد الثقافة البوئيقية وعمل على تنمية الثقافة البربرية الأصيلة، أكان في هذا السلوك ما يثنى روما عن مطامعها؟ ألم ترغم شعوراً أخرى، ذات حضارة عريقة في القدم، على الدخول في القالب العام الذي فرضته على المعمور؟

وراء هذه الفرضيات البراقة نجد دائماً الفكرة نفسها: عجز المغاربة عن فهم مصلحتهم الحقيقية: دهمتهم روما ففرزوا إلى قوطاج مع أنها كانت عدوهم الأول إلى ذلك الحين، هاجمهم العرب فاحتلوا بالإسلام، استولت عليهم فرنسا فالت杰أوا إلى العروبة.. يذكر المؤرخون الغربيون هؤلاء الصبيان الطائشين أنه حان الوقت أن يختاروا الإختيار النافع: أي أن ينصرفوا في المجموعة المتوسطية. لو نحا كل المؤرخين هذا المنحى لما انتهوا من تأييب شعوب الأرض، إذ ما من شعب إلا وختار أثناء تاريخه اختيارات سيئة، بوجه أو آخر. لو أقدم مغربي على كتابة ماضي فرنسا أو إنجلترا من وجهة نظر السليتين<sup>(2)</sup>، مركزاً على سلبيتهم وتنكرهم المستمر لذاتهم، أما كانت تقابل مبادرته بالسخرية والاستخفاف؟ ورغم هذا نرى الكثيرين يسودون الصفحات عن المغرب، جادين وباسم الصداقة، من المنظور والمنظلق نفسه.

يجب أن نغير الاتجاه ونبداً من معطى أولى لا سبيل إلى تغييره أو تجاوزه، مع الحرص طبعاً على تحليل كل مظاهره المتناقضة. المعطى الأولي هو أن المغاربة رفضوا باستمرار ويعنف متزايد استغلال الأجانب وعقدوا العزم على إستئناف المسيرة التي أوقفتها روما. في النهاية تحقق حلمهم وحققوا إستقلالهم، لكن، وهذا هو المهم، تحت راية نحلة إسلامية. ماذا يعني

(1) الجنرال بييجو هو الذي قاد الحملة الفرنسية في الجزائر (1847-1840) مرتباً أعمالاً وحشية كثيرة للقضاء على مقاومة الأهالي.

(2) الجنس الذي سكن أوروبا قبل الجerman والذى ترك بقايا في بريطانيا الصغرى وايرلندا.

الكلام هنا على إخفاق روما ونجاح الإسلام؟ هذه أحكام خلقيّة أو تقييمات ذاتية لا تليق بمؤرخ يتوكّى الموضوعية. واجب المؤرخ هو تفكّيك آلية. والآلية هنا هي ما يلي :

أوقفت روما بالعنف تطور المغرب العضوي التلقائي لمدة طويلة جدّاً. ولما استأنف المغاربة الحركة بعد انتظار دام قرونًا كانت البنية الاجتماعية التي نتجت عن التطور المعاك قد تجمدت واتصفت بصفة الديمومة - أي أصبحت تبدو وكأنها طبع مميّز للشعب المغربي - لأن كل تعرّض لاحق كان يعيد لها شبابها الأول. ليس في هذا ما يشير إلى لعنة أو حتمية تاريخية: كان من الوارد أن تتحلّ روما المغرب إلى حدود نهر النيل أو أن تجلو عنه بسرعة، وفي كلتا الحالتين كانت الأحداث تتجه اتجاهًا مغايرًا<sup>(1)</sup>. لم تتحذّر روما أياً من القراريين المذكورين فاضطر المغاربة أن يتّظروا قرونًا قبل أن يتحرّكوا من جديد: هذا هو جوهر الأحداث ولا داعي إلى افتّعال أسباب أخرى سوى العيّل الخفي إلى تبرّأة روما في كل حال.

على هذه الأرضية يلتقي المؤرخ مع أقوال المغاربة على أنفسهم وبشأن اعتناقهم الإسلام، إذ رأوا فيه توجّهاً، لا تكراً، لماضيهم. يقول علال الفاسي على البرير: «ولكن قلوبهم انفتحت للإسلام ودعونه التي رأوا فيها أداة للتحرّر القومي والاستقلال الوطني، إلى جانب الانعتاق الفكري والروحي . ولم تكن الدعوة الإسلامية في نظرهم إلا امتداداً لعقائد الوحدة الإلهية التي تسجّم مع طابع الوحدة الذي يريدونه ويعملون له» (1948، المقدمة ص 5).

وهكذا يتحرّر المؤرخ من عادته السيئة التي تجعله يطرح أسئلة تافهة وفي الوقت نفسه مستعصية عن كل حل.

(1) سقنا هذه الملاحظة لأغراض خطابية فقط، لا لنمهد لكتابه ما لم يحصل.



• ملحق •

**ملوك الميسيلة**  
(حاصلتهم قسطنطينة ثم شرشل)

|                   |                         |
|-------------------|-------------------------|
| و 206 أو 203 ق. م | - غايا                  |
| 148-202           | - ماسينسن               |
| 118-148           | - ميقبسن                |
| 116-118           | - هيمسعل الأول          |
| 112-118           | - أذرابل (أخ السابق)    |
| 105-118           | - يوغرثن (حفيد ماسينسن) |
| 88-105            | - جاودا (أخ السابق)     |
| 60-88             | - هيمسعل الثاني         |
| 46-60             | - يوبا الأول            |
| 23-25 ب. م        | - يوبا الثاني           |
| 40-23             | - بطليموس               |

**الفاتحون (القيروان)**

**تاريخ الوصول إلى المغرب**

|        |                     |
|--------|---------------------|
| 647/27 | - عبد الله بن سعد   |
| 665/45 | - معاوية بن حدبيج   |
| 670/50 | - عقبة بن نافع      |
| 675/55 | - أبو المهاجر دينار |

- 682/62 - عقبة
- 688/69 - زهير بن قيس البلوي
- 692/73 - حسان بن النعمان
- 705/86 - موسى بن نصیر

**الولاة**

- 715 / 96 - محمد بن يزيد القرشي
- 718/100 - إسماعيل بن عبيد الله ابن أبي المهاجر
- 720/102 - يزيد بن أبي مسلم
- 721/103 - بشر بن صفوان الكلبي
- 732/114 أو 735/117 - عبيد الله بن الحبّاب
- 741/123 - كلثوم بن عياض القرشي
- 742/124 - حنظلة بن صفوان
- 745/127 - عبد الرحمن بن حبيب الفهري
- 755/137 - إلياس بن حبيب
- 756/138 - حبيب بن عبد الرحمن
- 759/142 - محمد بن الأشعث
- 765/148 - الأغلب بن سالم
- 768/151 - عمر بن حفص المهلي
- 772/155 - يزيد بن حاتم المهلي
- 787-8/171 - روح بن حاتم المهلي
- 790/174 - نصر بن حبيب
- 793/177 - الفضل بن روح
- 795/179 - هرثمة بن أعين
- 797/181 - محمد بن مقاتل العكبي

## المراجع

---

أردنا أن يكون ثبت المراجع مرشداً إلى المصادر المهمة وحافزاً على التعمق في بعض المسائل التي ناقشناها بإيجاز. لذا كان الترتيب حسب المضمون. إلا فيما يتعلق بالمراجع الموجودة بالعربي وهي قليلة فإننا اكتفينا بترتيبها ترتيباً أبجدياً.

### العربية:

- إبراهيم الرقيق القيرواني، تاريخ إفريقيا والمغرب، نشر المنجي الكعبي، تونس 1968.
- ابن أبي دينار، المؤنس في أخبار إفريقيا وتونس، نشر محمد شمام، تونس 1967.
- ابن الصغير، أخبار أئمة الرستميين، نشر موتيلينسكي، باريس 1907.
- ابن عبد الحكم، فتوح إفريقيا والأندلس، نشر كاتو، الجزائر 1947.
- أبو العرب محمد التميمي، طبقات علماء إفريقيا وتونس، نشر علي الشابي ونعميم اليافي، تونس 1968.
- جولييان شارل أندرية، تاريخ إفريقيا الشمالية، ترجمة محمد مزالى والبشير بن سلامة، تونس 1969.
- الزاوي الطاهر أحمد، تاريخ الفتح العربي في ليبيا، القاهرة.
- سعد زغلول عبد الحميد، تاريخ المغرب العربي، القاهرة 1965.
- الشماخى أحمد، كتاب سير علماء مشايخ جبل نفوسه، القاهرة طبعة حجرية.

- عبيد الله بن صالح (؟) نص جديد عن فتح العرب للمغرب، نشر ليفي بروفنصال 1954.
- فنطر محمد، يوغرطا، تونس 1970.
- ماك كول دانييل، الروايات التاريخية عن تأسيس سجلماسة وغانة، تعریب محمد الحمداوی، البيضاء، دار الثقافة 1975.
- معمر علي، الأباشية في موكب التاريخ، القاهرة 1964.
- مؤنس حسين، فتح العرب للمغرب، القاهرة 1947.
- الناصري أحمد، الاستقصا في أخبار دول المغرب الأقصى، الدار البيضاء 1954.

## الأعجمية

- حسب الترتيب التالي : الموازي لخطة الكتاب :

1.0 الأطلس التاريخية والأرخيلوجية .

1.1 تواریخ الدول الإسلامية وجدائل أسماء الحکام .  
2.0 مراجع عامة حول الحقبة .

2.1 مراجع عامة حول فترة ما قبل - التاريخ .

2.2 مراجع حول ما قبل - تاريخ المنطقة .

3.0 حضارات المغرب الأولى .

3.1 الثقافة البربرية .

3.2 النقوش الصخرية .

4.0 قرطاج .

4.1 رحلة حنون .

4.2 حركة البونقة .

4.3 الممالك البربرية .

4.4 مثاقفة البربر عند مؤرخي الاستعمار .

4.5 نهاية قرطاج .

5.0 الاحتلال الروماني .

5.1 حرب يوغرثن .

- 5.2 الاستغلال الروماني .
- 5.3 الرومنة .
- 5.4 المقاومة البربرية .
- 6 التنصير .
- 7 الصحراء والقبيلة .
- 8.0 نهاية روما .
- 8.1 الوندال .
- 8.2 الاحتلال البيزنطي .
- 9 الفتح العربي .
- 10 ثورة الخوارج .

## فهرس

|                               |                                 |                       |                              |
|-------------------------------|---------------------------------|-----------------------|------------------------------|
| 117                           | أندوغامية (Endogamie)           | 147                   | ابراهيم بن الأغلب            |
| 73,65                         | أنونة (المحصة السنوية) (Annone) | 125,50,33,17          | ابن خلدون                    |
| 68                            | أوباتات (Optat)                 | 146                   | ابن رستم                     |
| 113,100                       | أوراس (إمارة)                   | 11                    | ابن زيدان                    |
| 64                            | أيديمو (Aedemon)                | 157,128,123           | أبو المهاجر دينار            |
| 124,123                       | باغاي (Baghai)                  | 109                   | أثيوبيون (Ethiopiens)        |
| 48,47,41                      | بالو (Lionel Balout)            | 106                   | أجلاف (Barbares)             |
| 123                           | برانشفيج (Robert Brunschvig)    | 71                    | أجيسيمبا (Agysimba)          |
| 149                           | برغواطة                         | 106,67                | أريوس (Arius)                |
| 30 (Fernand Braudel) (m-1985) | بروديل                          | 144                   | اسمعائيل بن عبد الله         |
| 112,105,94                    | بروكوب (Procope)                | 35,33                 | أسطوغرافيا (Historiographie) |
| 142,90,68                     | بريسون (Jean-Pierre Brisson)    | 146                   | الاصنام (وقعة)               |
| 47                            | بريمون (Gl Brémond)             | 157                   | أذرعل (Adherbal)             |
| 157,64,61                     | بطليموس (Ptolemée)              | 59                    | أغاطوقل (Agathocle)          |
| 112, 81                       | بقاوة (Baquates)                | 130,33                | أغسطس                        |
| 128,114,107                   | بلizar (Bélisaire)              | 88,68,67,50           | أغسطين                       |
| 61                            | برجود (Bogud)                   | 158-146               | الأغلب بن سالم               |
| 35                            | بني حفص                         | 121,117,77            | أفارق الروم (Roman)          |
| 35                            | بني عبد الواد                   | 116,86,85,78,76,65,31 | البيرتوني (Albertini)        |
| 35                            | بني مرين                        | 112                   | الثافا (Altava)              |
| 97,61                         | بوخوس (Bocchus)                 | 95,45(Millénaire)     | الفي                         |
| 111                           | بوفيل (Edward Bovill)           | 94                    | أميان (Ammien Marcellin)     |
| 31                            | بورقية الحبيب                   | 124,117,116,114,113   | أنطالن (Antalas)             |

|                    |                            |                                |                            |
|--------------------|----------------------------|--------------------------------|----------------------------|
| 146                | خالد بن حميد               | 111,71                         | برونو                      |
| 68                 | الخندق (Fossatum)          | 94,75,60                       | برليب (Polybe)             |
| 11                 | داود محمد                  | 160,153,75                     | بونقة (Punicisation)       |
| 116,88,79          | دارون (Circoncellions)     | 119,101,37                     | بيرك (Jacques Berque)      |
| 60                 | دركريه (François Decret)   | 154                            | بيجر (Gl Bugeaud)          |
| 66                 | دونات (دوناتوس) (Donat)    | 58                             | تأريخ (Datation)           |
| 110,88,85,72,67,62 | ديقلزيان (Diocletien)      | 87,84,83,64,62                 | تاكارن (Tacfarinas)        |
| 158,146            | روح بن حاتم                | 94,62                          | تاسيت (Tacite)             |
| 70                 | روسو (Charles Rousseaux)   | 199,123,113,81                 | تاهرت                      |
| 160, 131,87,63     | رومنة (Romanisation)       | 124                            | تبسة                       |
| 60                 | ريغولوس (Regulus)          | 78,68,66,50                    | ترتوليان (Tertullien)      |
| 146,33             | الزاب                      | 123                            | تهودة                      |
| 100                | زناتة                      | 69                             | تيازا                      |
| 158,124,123        | زهير بن قيس البلوي         | 81,33,28                       | تيراس (Henri Terrasse)     |
| 109,100,95         | زواتل (Getules)            | 53,52                          | تيلون (Germaine Tillion)   |
| 28                 | السلحلي محمد               | 157,61                         | جاودا (غوده) (Gauda)       |
| 94,93,85,62,61     | سالوست (Salluste)          | 70                             | جرمان (Gabriel Germain)    |
| 87                 | سايم (Ronald Syme)         | 71                             | جرمة                       |
| 121                | سيطلة (Sefutela)           | 70,100,93,90,84,67,45,35,32,31 | جولييان (Julien C h.-A.)   |
| 111,94             | سترابو (Strabon)           | 88,64,62                       | جيبلدو (Gildon)            |
| 159                | سعد زغلول عبد الحميد       | 106,105                        | جيزريش (جنسريق) (Geiseric) |
| 106                | سردينيا                    | 117                            | جيياديوس (Gennadius)       |
| 72,20              | سلامين (Salamine)          | 158,124                        | حسان بن النعمان            |
| 154,101            | سلتيون (كتليون) (Celtes)   | 141                            | حسين طه                    |
| 89                 | سوبيول (Albert Soboul)     | 18                             | حوليات (Ecole des Annales) |
| 144,125,33         | سوس                        | 99,88,87,72,63                 | سد أمني (Limes)            |
| 86                 | سوستيل (Jacques Soustelle) | 113                            | المحضنة (إمارة)            |
| 11                 | السوسي مختار               | 104,69                         | حضرموت (سوسة) (Hadrumete)  |
| 93,71              | سيرته (Cirta)              | 158,146                        | حنظلة بن صفوان             |
| 60                 | سيفاكن (Syphax)            | 160,71,70                      | حنون (Hannon)              |
| 61                 | سيلا (Sylla)               | 78                             | حونريش (حيماريق) (Huneric) |

|                                      |                              |                                  |
|--------------------------------------|------------------------------|----------------------------------|
| 122,121                              | غرغر (غريغوان) (Grégoire)    | شارل - بيكار (G. Charles-Picard) |
| ,42,41,31,28                         | غزيل (نزل) (Stephane Gsell)  | 152,86,75,73,71,70,64            |
| ,153,110,100,95,94,93,85,70,49,45,44 |                              | . 145,80                         |
| 43, 31, 28, 27                       | غوتيه (Ernest-Felix Gautier) | . 74                             |
| 149, 127, 126, 125, 110, 47,         |                              | 58                               |
| 149,35,33                            | فاس                          | 75,60                            |
| 36,28                                | الفاسي علال                  | 106,64,59                        |
| 64                                   | فان نوستراند (Van Nostrand)  | 100                              |
| 88                                   | فراند (W.H. C Frend)         | 116,73,64                        |
| 84                                   | فرانسوا (Richard François)   | 126,125                          |
| 31                                   | فرحات عباس                   | 72                               |
| 63                                   | الفلانيون (Flaviens)         | 146                              |
| 160,60                               | فاطر محمد                    | 123,71                           |
| 152                                  | فرورون (Raymond Furon)       | 158, 146                         |
| 47                                   | في درب (Gl Faidherbe)        | 83                               |
| 88,62                                | فيرموس (Firmus)              | 83                               |
| 113                                  | القابسي (إمارة)              | 83                               |
| 50                                   | قبريان (Cyprien)             | 157,122,121                      |
| 160,99,94,50                         | قبل - تاريخ (Préhistoire)    | 124                              |
| 119,117,101,100,99                   | قبيلة                        | 123,122                          |
| ,87,84,79,75,74,73,72,71,70,64,60,59 | قرطاج                        | 128,122                          |
| 115,113,104,96,92                    |                              | 158, 144                         |
| 126,78                               | قرقاля (Caracalla)           | 160                              |
| 146                                  | القرن (وقعة)                 | 118                              |
| 70                                   | قرنة (Cerné)                 | 157,146,128,123,122              |
| 45                                   | القنصية (حضارة)              | 121                              |
| 146,145,124,123,122,33               | القبروان                     | 128,122                          |
| 113                                  | كاباون (Cabaon)              | 50                               |
|                                      | كاركربينر (Jérôme Carcopino) | 157                              |
| ,113, 93, 84, 81, 80, 71, 70, 67, 27 |                              | 122                              |
| 50, 47, 46, 44, 34                   | كامبس (Gabriel Camps)        | 71                               |
| ,153, 151, 95, 93, 74, 52, 51,       |                              | 114                              |

|                                     |                                  |                                           |                                           |
|-------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 121                                 | المرناق (Byzacène)               | 127,126,124                               | الكافنة                                   |
| 124                                 | مروان بن موسى                    | 124,123                                   | كسيلة                                     |
| 84                                  | المزالمة (Musulames)             | 158,145                                   | كثلوم بن عياض                             |
| 96,60                               | المزيسيلة (Masaessyles)          | 61                                        | كلود (فيص) (Claude)                       |
| 27                                  | المسعودي                         | 114                                       | كوتزين (Cutzinás)                         |
| 96,60                               | الميسيلة (Massyles)              | ,73,72,67,31,27                           | كورنوا (Christian Courtois)               |
| 74,60                               | مشيخة روما (Sénat)               | 131, 115,113,112,110,106,105,100,99,93,90 |                                           |
| 100                                 | مصمودة                           | 152,                                      |                                           |
| 157,122                             | معاوية بن حديج                   | 114,122,94                                | كوريب (Corippus)                          |
| 118,109,98,50                       | المغارب الثلاثة                  | 106                                       | كورسيكا                                   |
| 90                                  | مغالطة تاريخية (Anachronisme)    | 142                                       | كوموديان (Commodien)                      |
| 150,118,111                         | مغرب الصحراء                     | 123                                       | لليس                                      |
|                                     | مغرب الوسط                       | 31                                        | لوتورنو (Roger Le Tourneau)               |
| 150,131,126,123,120,119,118,115,112 |                                  | 51                                        | لوروا - غورا (André Leroi-Gourhan)        |
| 150,149,119,117,116,115             | المغرب المفترج                   | 63                                        | لوغلي (Marcel Legley)                     |
|                                     |                                  | 98                                        | الليبيون                                  |
| 123                                 | ملوية                            | 70-69                                     | ليكسوس (Lixus)                            |
| 124                                 | مسن                              |                                           | ليفي - بروفنسال (Evariste Lévi-Provençal) |
| 67                                  | المناقب (آداب) (Hagiographie)    | 140,27                                    | مارسيه (George Marçais)                   |
| 35                                  | المهدي                           | 127                                       | مارسيه (William Marçais)                  |
|                                     | موسى بن نصیر                     | 61                                        | ماريوس (Marius)                           |
| 158,144,129,128,126,125,124         |                                  | 84                                        | ماستانبال (Mastanabal)                    |
| 70,69                               | موغادر (الصويرة) (Mogador)       | 113                                       | ماسونا (Masuna)                           |
| 145                                 | مسيرة                            | 74                                        | ماغو (Magon)                              |
| 157                                 | ميقيسن (Micipsa) (Micipsa)       | ,73,72,61,60                              | ماسينسن (مسينسا) (Massinissa)             |
| 100                                 | ميرورقة (Majorque)               | 157,154,153,125,114,113,87,84,75,74       |                                           |
| 33                                  | الموحدي، عبد المؤمن              | 88                                        | ماكمولن (Ramsey Mac Mullen)               |
| 160,126,125,124,13,11               | الناصري أحمد                     | 117,116,98,88                             | ماوريون (Mauri)                           |
| 58                                  | أنصار تلدارية                    | 61                                        | ميتيلوس (Metellus)                        |
| 68                                  | أنصار ميلية (Bornes Milliaires)  | 149                                       | ملارايون                                  |
|                                     |                                  | 92                                        | المدنى أحمد توفيق                         |
| 132,77                              | نقطة اجتماعية (Mobilité sociale) | 145                                       | المرادي عمر بن عبيد الله                  |

|                                    |                    |                                                    |                        |
|------------------------------------|--------------------|----------------------------------------------------|------------------------|
| 113                                | الونشريين (إمارة)  | 77,68,67,58                                        | نقوش (Epigraphie)      |
| 33                                 | الونشريسي أحمد     | 113                                                | النمامشة (إمارة)       |
| 113,112,100,81,80                  | وهران              | 100,88,60                                          | النوايد (Numides)      |
| 45                                 | الوهانية (الحضارة) | 84,51,49,45                                        | نيوليθية (Neolithique) |
| 124,114 (Yabdas)                   | يابدن (يبداس)      | 45 (Enéolithique)                                  | بعد - نوليθية          |
| 89                                 | يعاقبة (Jacobins)  | 111                                                | الهجار                 |
| 157,64,61 (Juba)                   | يوبا الأول         | 153,110,27                                         | هلال (بني)             |
| 157,61                             | يوبا الثاني        | (Madeleine Hours-Miedan)                           | هورس - ميدان           |
| 114 (Jean Troglita)                | يوحنا ترو غليتا    | 70                                                 |                        |
| 116,115,108 (Justinien)            | يوسطينيان          | 111,94 (Herodote)                                  | هيرودوت                |
| (Jugurtha)                         | يوغرثون            | 157,61 (Heimpsal)                                  | هيمسعل (يمبسال)        |
| 160,157,97,93,90,87,84,83,64,62,61 |                    | 72                                                 | هيميرة                 |
| 105,80,61                          | بوليوس قيسر        | 132                                                | الولاء                 |
| 158,144,143                        | يزيد بن أبي مسلم   | (Volubilis)                                        | وليلي                  |
| 158,146                            | يزيد بن حاتم       | 113,112,104,100,98,81,80                           | الوندال (Vandales)     |
|                                    |                    | 160, 150, 132, 130, 116, 112, 107, 105, 73, 64, 57 |                        |

## مضمون الكتاب

|    |                                              |
|----|----------------------------------------------|
| 6  | لائحة الإختزالت .....                        |
| 9  | ملاحظات حول تجديد التاريخ .....              |
| 27 | مقدمة .....                                  |
| 27 | لماذا هذا الكتاب؟ .....                      |
| 32 | مفهوم المغرب .....                           |
| 39 | الفصل الأول: البحث عن الأوليات .....         |
| 41 | I - ماذا تقول الأرخيولوجيا الاستعمارية ..... |
| 47 | II - الأرخيولوجيا والاستعمار .....           |
| 55 | الفصل الثاني: من استعمار إلى آخر .....       |
| 57 | I - الأحداث .....                            |
| 59 | الواقع الحربي .....                          |
| 63 | الإدارة الرومانية .....                      |
| 66 | تاريخ الكنيسة .....                          |
| 69 | II - مناقشة .....                            |
| 69 | مدى التوسيع .....                            |
| 73 | عمق التأثير .....                            |
| 76 | وماذا عن روما؟ .....                         |
| 83 | III - لماذا أخفقت روما؟ .....                |
| 83 | النظرة الاستعمارية .....                     |
| 87 | النظرة الليبرالية .....                      |

|           |       |                                       |
|-----------|-------|---------------------------------------|
| 92        | ..... | IV - التأويل المقترن                  |
| 92        | ..... | مغزى المالك البربرية                  |
| 99        | ..... | القبيلة نظام وقائي                    |
| 103       | ..... | الفصل الثالث: غزو بعد آخر             |
| 105       | ..... | I - الأحداث                           |
| 109       | ..... | مغرب الصحراء                          |
| 112       | ..... | مغرب الوسط                            |
| 115       | ..... | المغرب المفتوح                        |
| 121       | ..... | II - الفتح العربي                     |
| 130       | ..... | III - من روما إلى الإسلام             |
| 137       | ..... | الفصل الرابع : المغرب يستعيد استقلاله |
| 141       | ..... | I - ظروف ثورة الخوارج                 |
| 144       | ..... | II - الواقع                           |
| 148       | ..... | III - نقاش                            |
| 151       | ..... | خلاصة                                 |
| 157       | ..... | ملحق                                  |
| 157       | ..... | ملوك المسيلة                          |
| 157       | ..... | الفاتحون العرب                        |
| 158       | ..... | الولاية                               |
| المراجع : |       |                                       |
| 159       | ..... | العربية                               |
| 160       | ..... | الأعجمية                              |
| 169       | ..... | الفهرس                                |
| 169       | ..... | مضمون الكتاب                          |



# مجمّل تاريخ المغرب ١

كان المؤرخ الاستعماري يمارس نقدا هو في الحقيقة مجموع ملاحظات منهجية على المعلومات التقليدية . وبسبب هذا النقد الافتراضي المنفصل تماما عن ترابط الأحداث أجرى المؤرخون الأجانب أحكاما سلبية على تاريخ المغرب .

فوجب ندهم بأسلوبهم وذهنيتهم ، لا بتردد العكاليات التي ألوها وفندوها مرارا .

.. أما التأليف التاريخي الجديد

فسيكون بالضرورة عملا جماعيا ، يتعاون فيه باحثون من جميع التخصصات ، يراقب بعضهم البعض ، حتى لا ينسلخ في أحد الخطرين المحدقين بالمؤرخ المعاصر : الخيال المفرط أو النسبة المطلقة .